# النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد

تأليف دكتور عاطف العراق أستاذ ورئيس قسم الفلسفة كلية الآداب - جامعة القاهرة

الطبعة الرابعة ١٨٨٤ م



الطبعة الأولى: ١٩٦٨ م الطبعة الثانية: ١٩٧٩ م الطبعة الثالثة: ١٩٨٧ م الطبعة الرابعة: ١٩٨٤ م

تصميم النلاف : تريفة أبو سيف

## الإهـــداء

إلى روح أستاذى

## الدكتور أحمد فؤاد الأهواني

إلى من كان نموذجاً ممتازاً للدارس الجاد في عالم انتشر فيه الآن أشباه الدارسين . .

إلى من كان مثالًا للأستاذ في عالم كثر فيه الآن أشباه الأساتذة . .

أقدم هذا البحث ثمرة من ثمرات غرسه فى طلابه وحصاداً لعزلنى داخل صومعتى متوحداً مغترباً . .

عاطف العراق

## شكر وتقديـــر

يسر المؤلف أن يتوجه بأعمق آيات الشكر والتقدير للهيئات الفلسفية والعلمية في بلدان العالم من مشرقه إلى مغربه على ماتفضلت بتقديمه من مصادر قيمة كانت عظيمة النفع في هذه الدراسة.

ويخص بالشكر والتقدير معهد الدراسات الشرقية للآباء الدومينيكان بالقاهرة وعلى رأسه الأب الدكتور جورج قنواتى ، والمعهد العلمى الفرنسى للدراسات العربية ، ومكتبة الاسكوريال بأسبانيا ، والمكتبة الأهلية بباريس .

To: www.al-mostafa.com

# فهرسس

## أولا: فهرست الموضوعات

| الصفحة     | الموضوع                                       |
|------------|-----------------------------------------------|
| 10         | تقديم الأستاذ الدكتور أحمد فواد الأهواني      |
| 19         | تصدير عسام                                    |
| ۳۱         | الباب الأول: حياة ابن رشد تمثل الاتجاه العقلى |
| 40         | الفصل الأول: الفيلسوف وحياته الفكرية          |
| 44         | أولا: الحو الفكرى في بلاد الأندلس             |
| ٤Y         | ثانياً: نشأة ابن رشدوبيتته العقلية            |
| ٤٤         | ثالثياً: اتصاله بالخليفة ونكبته               |
| 01         | الفصل الثناني : ابن رشد وثقافة عصره           |
| 00         | أولا: اشتغاله بالطب أو                        |
| 78         | ثانياً : شرحه لأرسطو ثانياً                   |
| Yo         | الثآ: رده على ابن سينا والغزالى               |
| ٧o         | ؛ ــ رده على ابن سينا                         |
| <b>Y</b> 3 | ٢ ــ رده على الغزالي ٢                        |
| ۸۱         | رابعاً : اتجاهه الخاص رابعاً                  |
| ۸٥         | الباب الثانى : العقل والمعرفة                 |
| ٨٩         | الفصل الأول: الحس والعقل الفصل الأول          |
| 12         | ولا: إدراك الموجودات                          |
| 48         | ١ ـــ إثبات وجود صورة مفارقة                  |

| الصفحة | الموضوع                                           |
|--------|---------------------------------------------------|
| 97     | ٢ ــ العقل العملي و العقل النظري                  |
| 4.4    | ٣ ــ الصور الهيولانية وصور المعتولات              |
|        |                                                   |
| ١٠١    | ثانيــ : المعرفة الحسية والمعرفة العقلية كمر      |
| 1.1    | ١ ـــ من الوجود المحسوس إلى الوجود المعقول        |
| 7 • 1  | ٢ – كيف تحدث المعقولات ؟                          |
| ۱۰۸    | ٣ ــ نقد القول بوجو دكليات مفارقة                 |
| 110    | الفصل انشاني : مشكاة الاتصال                      |
| 119    | أولاً : تمهيد أولاً :                             |
| 171    | ثانياً: طريقا الاتصال ثانياً                      |
| 177    | ثالثاً: نقد طريق الاتصال الصوفى                   |
|        |                                                   |
| 144    | الباب الثالث : العقل والوجود                      |
| 144    | الفصل الأول: مشكلة قدم العالم                     |
| ۱۳۷    | أولاً : تمهيد أو                                  |
|        | ثانياً : المنزع العقلي في موقفه من الصراع بين أهل |
| 144    | القدم وأهل الحدوث بالنسبة لأزلية العالم           |
| ۱۳۸    | ١ ــ الدليل الأول                                 |
| ۱۰۸    | ٢ – الدليل الثـانى                                |
| ۱۷۳    | ٣ - الدليل الثالث ٣                               |
| ۱۷٦    | ٤ – الدليل الرابع                                 |

| الصفيحة     | الموضوع                                               |
|-------------|-------------------------------------------------------|
|             | ثالشاً: المنزع العقلي في موقفه من القول بأبدية العالم |
|             | رابعاً : المنزع العقلي في تصوره لفاعل العالم وحانعه   |
| 19.         | من زاوية القدم                                        |
| 147         | الفصل الشانى : موقف ابن رشد من مشكلة الفيض            |
| 7 • 9       | الفصل الثالت: تفسر الظو أهر الفلكية                   |
| <b>71</b> 7 |                                                       |
|             | ثانیاً: مذهب ابن رشد ثانیاً                           |
| 779         | الباب الرابع: العقل و الإنسان العقل و الإنسان         |
|             | الفصل الأول: الخير والشر                              |
|             | أولاً: تمهيد أولاً عليه                               |
| ۲۳۸         | ثانیاً : مذهب ابن رشد ثانیاً :                        |
| 757         | الفصل الثمانى: القضاء والقدر                          |
| 701         | أولاً : تمهيد أولاً :                                 |
| 704         | ثانياً : مذهب ابن رشد تانياً                          |
| 709         | ئالشاً: خاتمة ئالشاً:                                 |
| 771         | الباب الخامس : العقل والله                            |
| Y 7.4       | الفصل الأول: أدلة ابن رشد على وجود الله أدلة عقلية    |
| ٧٧٠         | أولا: دليل العناية الإلهية أو الأسباب الغائية         |
| ***         | ثانياً : دليل الاختراع                                |
| ۲۸۳         | ثالثاً : دليل الحركة ثالثاً :                         |

| ألعبضحة    | لموضوع                                                       |
|------------|--------------------------------------------------------------|
| 444        | الفصل الثسانى: إتفاق العقل والشرع والتوفيق بينالدين والفلسفة |
| 747        | أولا: تمهيد أولا: تمهيد                                      |
| 790        | ثانياً: مذهب ابن رشد ثانياً                                  |
| 414        | ثالثاً : خاتمة ثالثاً :                                      |
| ۳۱۷        | الفصل الثالث : خلود النفس ( فلسفة الموت ) ٠٠ ٠٠٠٠            |
| ۳۲۳        | أولا: تمهيد ب اولا: تمهيد                                    |
| 770        | ثانيـاً : ضرورة القول بالخلود                                |
| 277        | ثالثـ الفضائل النظرية والفضائل العملية                       |
| 414        | رابعاً : اختلاف الفرق في تمثيل الإسلام للخلود                |
| ۲۳۲        | خامساً: العودة بالنوع لا بالعدد                              |
| ۳۳۷        | سادساً: مسألة العقل و صلتها بالخلو د                         |
| 444        | سابعاً : اختلاف الآراء حول هذه المشكلة                       |
| 454        | ثامناً : خاتمة ب. ب                                          |
| 740        | الفصل الرابع : بعث الرسل                                     |
| 454        | أولاً : تمهيد أولاً : تمهيد                                  |
| . 40.      | ثانياً : ضرورة القول ببعث الرسل                              |
| 707        | ثالثاً: القرآن المعجزة الحقيقية كس                           |
| 401        | رابعاً : نوعا المعجزة                                        |
| <b>404</b> | تاریخ با المامن                                              |

| المفحة |       |     |     | الموضوع |          |                     |
|--------|-------|-----|-----|---------|----------|---------------------|
| ۲۲۱    | • • • | ••• | ••• | •••     | •••      | خاتمة أخيرة للبحث   |
|        |       |     |     |         |          | أهم مصادر البحث     |
|        |       |     |     |         |          | أولا: مؤلفات ابن    |
|        |       |     |     |         |          | ثانياً: أهم المصادر |
| 491    |       |     |     | بية     | غبر العر | ثالشاً: أهم المصادر |

# ثانيا: فهرست الاشكال التوضيحية

| الصفحة | موضوع الشكل                     | رقم الشكل |
|--------|---------------------------------|-----------|
| 7∨     | أنواع الشروح                    | 1         |
| 1.4    | نوعا المدركات                   | 4         |
| 111    | مراتب إدراك الموجود             | ٣         |
| 1 27   | الإمكان بالنسبة للفاعل والمنفعل | ٤         |
| 180    | مراتب الفاعل                    | ٥         |
| 171    | نوعا الوجود                     | ٦         |

#### مقدمة

# للأستاذ الدكتور أحمد فواد الأهو انى (١) رئيس قسم الفلسفة بكلية الآداب جامعة القاهرة

المذهب العقلى عند ابن رشد موضوع جديد مبتكر لم يكتب فيه القدماء ولم يتعرضوا له لأن الحديث عن المذاهب كالمثالية والواقعية و العقلية و الطبيعية وغير ذلك من هذه الألوان الحديدة التي درجت على أقلام الفلاسفة منذ الفلسفة الحديثة في القرن السابع عشر ، كل ذلك لم يكن معهو دا من قبل .

وهذه محاولة ، ولعلها أو ل محاولة ، لتطبيق فلسفة المذاهب على تاربخ الفاسفة الإسلامية ، اختار له صاحب هذا البحث ولانقول الكتاب لأنه بحث كان قد تقدم به لنيل درجة الماجستير من كلية الآداب بجامعة القاهرة ، وعكف على كتابة هذا البحث عدة سنوات حتى نضج واستوى ، واستخلص منه أن مذهب الفيلسوف الإسلامي ابن رشد شارح أرسطو ، يمكن أن يقال إنه مذهب عقلى .

ولكى ينضح المقصود من المذهب العقلى ، فلعله يجدر الموازنة بين هذا المذهب لفيلسوف قرطبة وبين مذاهب أخرى لعلاسفة إسلاميين آخرين مثل ابن سينا والفارابي وهما أبرز ممثلين للفلسفة الإسلامية وأكبر علمين لهذه الفلسفة ظهراً في المشرق الإسلامي .

فإذا أردنا أن نصف على وجه العموم مذهب ابن سينا قلنا إنه مذهب

<sup>(</sup>١) توفى فى اليوم الثانى عشر من شهر مارس عام ١٩٧٠ م . وكانت وفاته بالجزائر . العاصمة . ويشاء القدر أن أكون معاراً فى تلك الفترة التدريس مجامعة قسنطينة بالجزائر . رحم الله الفقيد وأسكته فسيح جناته .

إشراقى . ولسنا نقول إنه صوفى . هكذا ارتضى الشيخ الرئيس لنفسه أن يصطنع هذا المذهب ليصور فلسفته الحقيقية كما نجده فى كتبه المتأخرة وعلى رأسها الإشارات والتنبيهات .

إذن الفلسفة الحقة فى نظر ابن سينا. وأضرابه هى تلك النى تلتمس عن طريق الخدس ، أو الإلهام ، أو الذوق . لاعن طريق النظر العقلى .

فالنظر العقلي يعتمد أساساً على العقل الذي يعتمد بدوره على الحس . ونرتفع من عله المحسوسات التي ندركها جزئية بطريق الحواس لكل جزئي منها شكله وهيأته وحدوده وعلى الحملة تركيبه التركيب المادى الذي يتميز به الفرد عن الآخر بحيث تتعدد الأفراد و تتعدد و تتكثر و تتكاثر ، حتى تبلغ العدد الذي لا يحصى و لا يمكن أن يستقصى لأنه عدد لا نهاية له باعتبار أن الحزئيات المحسوسة لا تتناهى ولا يمكن أن تتناهى نقول: نرتفع من هذا المستوى الحسوسات الحسوسة لا تناهى أله المنا بصدد الوقوف عند هذه المحسوسات الحسى إلى المستوى العقلى ، لأننا لسنا بصدد الوقوف عند هذه المحسوسات ولاعند هذا النظر الحسى و إلاكان شأن الإنسان كالحيوان و إ بما الذي يميز الإنسان حقا عن غيره من الحيوانات هو هذا النظر العقلى وجوهره العقلى هو رد الكثرة إلى وحدة .

هذه المعقو لاتكلية ، كما نقول : إنسان ونبات وغرس وباب وكرسى وشجرة ؛ لسنا نقصد هذه الشجرة بالذات لأن الأشجاركما قلنا عدد لا يحصى ولايتناهى معنا قولنا شجرة ، كأننا بهذا المعنى الكلى حددنا اللامتناهى نى شئ واحد متناه .

هذه المعانى الكلية معقولة العقل هو الذى يدركها وهوالذى يضعها ، وهو الذى يفرضها على الأشياء . فالعقل البشرى هو المنظم لهذا الشتات فى الكائنات الى يدركها الحس ومن أجل ذلك و جبأن نقدر هذا العقل قدره و أن نرفع من شأنه .

وهذه الفكرة عن العقل و المعقولات لم يختص بها ابن رشد وحده و إنملا نشأت في الفلسفة الفديمة اليونانية حتى انتهت إلى أرسطو واستقرت عنده . غبر أن الفلاسفة بعد أرسطو الذين أخذوا عنه ، وكانوا امتداداً له ، وشراحاً لفلسفته ، أو الفلاسفة الذين اختلفوا عن أساس مذهبه كالرواقيين مثلاوكان لهم في الفلسفة طريق آخر وفلسفة أخرى يردون بها إن تصريحاً أو تلميحاً على أرسطو ، هو لاء و أو ائلك لم يفصلوا أمر المذهب العقلي أر هذه العقالانية إن صبح هذا التعبير كما فعل ابن رشد . فنحن إذا قرأنا كتابه الذي استقل فيه بالرأى عن أ. سطو والذي مكن أن يعد ممثلا لفلسفته ومذهبه أحسن تمثيل ، نعنى و تلخيص ما بعد الطبيعة ، على الرغم من أنه كتاب صغريم، نجد أنه يوضح فيه هذا المذهب العتلى توضيحاً كافياً . فهذه المعقولات الكلية وهذه المعانى الكلية لايستمدها الذهن قبل المحسوسات وتكون أشبه بأفكار فطرية في العقل . وليست هي مثلا قائمة بذاتها خارج العقل ثم محاول الذهن أن يتصل بها ليعرفها كالمثاليين من أتباع أفلاطون . ولكن هذه المعانى الكلية ، العقل البشرع هو الذي يستنبطها من المدركات الحسية وبجردها تجريداً ثم يفرضها فرضاً على الأشياء . ومن هنا أمكن أن يقال إن العقل البشرى هو الذي ينظم شتات الكاثنات أولا بطريقة هذه المعانى الكلية المفردة التي تسمى في العرف الفلسفي بالتصورات ؛ وثانياً بطريق الربط بن هذه المعانى الكليةو الحكم ببعضها على بعضها الآخر وتصديق العقل بصحة هذا ألحكم وهوالمسمى باللغة الفنية الفلسفية أيضاً بالتصديقات أو بعبارة أخرىكما هو معروف من أنالمنطق يتألف من بابين كبيرين هما التصور ات والتصديقات .

فإذا كان الإنسان بماله من عقل لاينفك يصدو على الأمور أحكاماً تلو أحكام ، بعضها أحكام صادقة وبعضها الآخر أحكام كاذبة ، فإن مصدر هذه الأحكام التي عليها اعتماد الإنسان في سلوكه وفي حياته إنما هو العقل البشرى .

هذا المعنى هو الذى طبقه الأستاذ محمد عاطف العراق في خلال هذا (م ٢ - النزعة المقلية )

البحث (۱) الذي يقدمه الآن الطعه و نشره و محاول فيه أن يثبت أن مذهب ابن رشد كان مذهبًا عقلياً .

د کتور أحمد **ف**ؤادال**آهو انی** 

<sup>(</sup>١) قست بإجراء بعض التعديلات وخاصة فى الطبعة الثانية التى أقدمها اليوم القارىء. كا اختلفت مع ابن رشد فى كثير من الآراء وذلك فى الدراسات التى كتبها فيها بعد فى كتب أخرى لى . ويهدو لى أن هذا يعد شيئاً محموداً لا شيئاً مذموماً كما يزعم ذلك المشتغلون فى أشباه أقسام الفلسفة والذين نسبوا أنفسهم إلى الفلسفة زوراً ويهتاناً والفلسفة منهم براء. (المؤانف)

### تصدير عام

## أولا: أهمية الاتجاه العقلي في الفلسفة العربية:

تحتل الفلسفة العربية مكانة بارزة فى تاريخ الفكر الفلسفى . وعلى الرغم من الكثير من البحوث التى تناولت در اسة هذه الفلسفة فى صورة آكثر ، فإن هذا النوع من الفلسفة مازال ينقصه الكثير من العنابة والإحاطة . (١) دليل هذا أن الكثير من الكتب التى ألفها هو لاء الفلاسفة مازالت مخطوطة و مبعثرة فى أرجاء العالم شرقاً و غرباً يطويها النسيان أويكاد . والاعتباد على بعض هذه المخطوطات دون بعضها الآخر ؛ أو الاقتصار على ما كتبه عنها نفر من المستشرقين أو المؤلفين العرب لا مخلو من مجازفة ومن انتقاص لحق هو لاء المفكرين ، برغم الدور البارز الذى قاموا به سواء فى تكوينهم المداهب الفلسفية التى يتفاوت حظها من الإبداع والحمود، أو فى تأثر مراحل أخرى من الفكر الفلسفى بمذاهب هو لاء الفلاسفة العرب ، حتى ظل الفكر اليونانى مدة طويلة من الزمان غير معروف فى الغرب إلا بصورته التى وجدت عند هو لاء الفلاسفة من العرب .

يضاف إلى ذلك أن هذا النوع من التفكير محتاج إلى منهج فى البحث مختلف عن كثير من المناهج السائدة فى دراسته ، وذلك حتى يبدو لنا الفكر الإسلامى فى صورة دقيقة محددة تتناسب وحقيقة الدور الذى أداه فى مجال البراث الإنسانى ، صورة تبرز لنا الفكر العربى فكراً حسب طبيعة تكوينه،

<sup>(</sup>۱) عقدت بعض الندوات والمؤتمرات للاحتفال بابن رشد وفلسفته . ومن بينها فلوة باريس (۱۹۷۱م) وفلوة روماً (۱۹۷۷م) . ثم مؤتمر ابن رشد في الجزائر (۱۹۷۸م (وقد دعيت لحضووه ولكنى لم أتمكن . ونشرت مقالى الحاصة بهذا المهرجان في مجلد خاص ببحوث عن ابن رشد تحت عنوان : « المنهج النقدى في فلسفة ابن رشد ه -- أنظر أيضاً كتياً عن ابن رشد بمناسبة هذا المهرجان ، اشتركت في إعداده مع أستاذى الدكتور زكى نجيب محمود .

لاصورة تدخل في تحديد معالمها قوالب محددة جامدة بحيث تطغى هذه القوالب على صورة هذا النوع من الفكركما أراد له أصحابه أن يكون .

ومن هو لاء المفكرين الذين لهم دور خالد ، ليس فى المشرق فقط بل فى العالم الأوربى ، و محتاج إلى كلا الناحيتين من العناية فى الدراسة ، ومهج البحث الذى يختلف عن مناهج البحث الشائعة والتى كثيراً ما أظهرته فى صوره مختلفة تماماً عن حقيقة تفكيره وطبيعته ، فيلسوفنا ابن وشد . وسنكتفى فى هذا التصدير بالإشارة إشارة موجزة إلى نواحى خلود هذا الفيلسوف ، فلك فى حدود الإطار الموضوع لهذا البحث .

فابن رشد يعد الفيلسوف الوحيد الذي حطم أراء الغزالى ، ذلك الرجل الذي غدت الفلسفة عنده وهما وضلالا ، فانقض على الفلسفة والفلاسفة يشبعهم هجوماً . ولكن هذا الهجوم – الذي لم يقم على أساس ثابت – سرعان ما تساقط وتهافت وأصبح سراباً بعد ذلك البناء الفلسفي الشامخ الحبار الذي أقامه ابن رشد، وأصبح بذلك صاحب الطريق المفتوح طالما أنه أنكر محاولة الغزالي السلبية إلى حد كبر (١) .

وليس هذا الجانب هو الجانب الوحيد من عظمة هذا الفيلسوف الجالد؛ فإن اتجاهه العقلى ، وموقفه من الفلاسفة السابقين عليه سواء فلاسفة اليونان أو فلاسفة الإسلام ، والنسق الفلسفى الدقيق الذى قام بتشييده فى مجال الفكر الفلسفى ، كل فلك جدير بأن مجذب اهتمام الباحثين لدراسة جانب أو أكثر من جوانب فكر هذا الفيلسوف ، وخاصة بعد امتداد أثره – أكثر من غيره – إلى الفكر الفلسفى عند اللانينيين ، حتى أصبحت الرشدية اللانينية من الموضوعات المعضلة التى مازالت فى حاجة إلى زيادة إيضاح

<sup>(</sup>١) واجع سلسلة من المقالات كتبتها بمجلة الثقافة (القاهرة) عن قضية الأصالة والمعاصرة فى فلسفتنا العربية (الطويق المغلق والطويق المفتوح) أعداد أكتوبو ١٩٧٥ ، ديسمبر ١٩٧٥ هـ مادس ١٩٧٧ .

وبيان ، بل أقول إنها في حاجة إلى تفسير جديد تماماً سيعين على تصوره در استنا لفلسفة ابن رشد على النحو الذي نقدمه اليوم إلى القراء .

جانب آخر من أعظم جوانبه هو محاولة تقديمه أرسطو للفكر الفلسفى خالياً من الأخطاء والشوائب التى عرضت لفلسفته من شروح الشراح ونظريات سابقيه من فلاسفة الإسلام . ولولم يقدم لنا ابن رشد فى المجال الفلسفى سوى هذا الحانب لكان هذا وحده يكفيه فخراً . إنه جانب خصص له ابن رشد جزءاً هاماً من تفكيره الفلسفى وأعانه على الوصول به الى الحق غقليته الناقدة الدقيقة .

يضاف إلى هذا كله أن تفكير ابن رشد من ذلك النوع الذي يدفع إلى القول بتفسيرات شديدة الاختلاف فيا بينها حيى أصبح الوصول إلى الحق وسط هذه التفسيرات من أصعب الصعاب . وهذا باعث - وباعث قوى - يبرر دراسة هذا الفيلسوف علنا نستطيع الوصول إلى التفسير الذي يعد أقرب ما يكون إلى الصحة والذي يتعلق بالفلسفة الرشدية بأسرها سواء منها ما ظهر في العالم العربي أو في تطورها عند الرشديين اللاتينيين .

وإذا كانت هذه الجوانب التي أشرت إليها تعد بالغة الأهمية ، فإننا لا يمكننا الوصول فيها إلى وأى ، لاأقول إنه يقيني ، بل أقرب ما يكون إلى اليقين ، إلا إذا درست فلسفته على نحو خاص . درست على أساس الابتعاد عن الأحكام التقليدية والخاطئة التي تكونت عن فلسفة هذا الفيلسوف تلك الأحكام التي قال بها أشباه دارسين ، امتلأت بهم ومازالت أشباه أقسام الفلسفة، وقد شوهوا بتلك الأحكام، فلسفة ابنرشد وفلسفة غيره من الفلاسفة نظراً لأن هولاء الأشباه لاصلة لهم بالفلسفة من قربب أو من بعيد .

وليرجع القارئ - على سبيل المثال الفصول الحاصة بموقفه من مشكلة الفيض ، ومشكلة قدم العالم ، ليرى إلى أى حد أخطأ كثير من الباحثين في در استهم لهذه الحوانب ، و نسبوا لابن رشد آراء لم يقل بها . ولكن ماذا

نفعل إزاء تلك العجلة فى إصدار الأحكام والتى دفعت البعض إلى التردى فى كثير من المهاوى والتصورات الحاطئة والتى لانعلم من أين استمدوا أساسها ؟!! وسيتين للقارئ كيف أن التوفيق قد جانب أكثر الباحثين فى هذا الحال سواء من حيث دراسة هذه المشكلة أو تلك ، كما ينبغى أن تدرس، أو من حيث الوصول إلى رأى صحيح حولها ،

نعم أقول إنها أحكام خاطئة . و مصدر خطئها فى الحكم على كثير من آراء ابن رشد أن الكثيرين قد تعودوا على النظر إلى الفلسفة العربية نظرة تقليدية مدارها القول بأن مشكلة التوفيق بين الدين والفلسفة هي محور الفكر الإسلامي كله (١) . و بذلك أصبحنا ننظر إلى الفلسفة العربية من خلال قوالب محددة معينة ، غافلين عن أنها قد تكون بعيدة كل البعد عما يجب أن تبحث على أساسه الفلسفة في الإسلام .

وموضوع الكتاب الذى أقدمه اليوم للمشتغلين بالفكر الفلسفى، وأحاول به أن يجى تأكيداً للانجاهات التى ذكرنها وقلت إنها بجب أن تكون أساس نظرتنا لقضية الفلسفة فى الإسلام ، النزعة العقلية فى فلسفة ابن رشد . وفى هذا الكتاب سيبدى لنا ابن رشد فى صورة أكاد إأقول إنها جديدة ، وتختلف فى أكثر جوانبها عن تلك الصور التى تعرض عادنه لأفهام حينها يذك هذا الفيلسوف الكبر .

ولايعني هذا القول أن هذه الصورة التي أندمها في هذا الكتاب والتي

<sup>(</sup>١) قد يكون في بعض آراء ابن رشد – كما يذهب البعض – جانب أو أكثر من جانب لا يتفق مع الدين في جوهره مثال ذلك نظرياته في خلود النفس ، والمعجزة ، وقدم العالم . ولكنى اهتممت في هذا المجال ببحث فلسفته كما هي أو كما قالها هو ، إذ أن هذا التأويل والتفسير وبيان مدى اتفاق آرائه مع الدين قد يبتعد بنا عن إنطاق موضوع هذا الكتاب . وإذا كنت قد خصصت فصلا عن مشكلة التوفيق بين الفلسفة والدين ، فإن دراسي لها لم تخرج عن الإتجام اللذي على أساسه درست بقية آراء ابن رشد .

اعتمدت أساساً على موثلفات ابن وشد وشروحه (۱) مستخلصة منها نزعته العقلية ، هي وحدها الصورة الصحيحة وأن ما عداها من الصورخاطئ . و لكن ما أقصده ، القول بأن الصورة التي حاولت تقديمها عن مذهب الفيلسوف الأندلسي ابن رشد قد تعيننا معشر المشتغلين بالفكر الفلسي على دراسة الفلسفة العربية على أساس نظرة جديدة على أساس نظرة تقليدية فجة وغر ناضحة ، بل خاطئة .

وقد ذهبت فى هذا الكتاب إلى القول بأن ابن رشد ذو نزعة عقلية دقيقة ، وأن هذه النزعة تربط نسقه الفلسفى برباط محكم وثيق وتسرى فى كل جانب من جوانبه . وليرجع القارئ – على سبيل المثال – إلى فصول الكتاب المتعلقة بدر اسة مشكلة قدم العالم سواء من جهة الأزلية أو الأبدية ، و المسبات ، مشكلة الفيض ، ليرى أن آراءه حول هذه المشكلات قد جاءت مصداقاً لنزعته العقلية الدقيقة .

فنحن إذا درسنا فلسفته فإننا نجدها معبرة عن اتجاه عقلى لا يختلف قوة أو ضعفاً من مجال إلى مجال آخر، ولكن تختلف صور هذا الاتجاه من مشكلة إلى أخرى في مشكلة من المشكلات التى يبحثها ، وينقد التصوف يقدم لنا الأسباب التى لا يجعل من التصوف سبيلا عقليا يتبعه الإنسان . وهذا صحيح من جانب ابن رشد. إذ أن الصوفية قد اعتمدوا على مشاهدات القلوب و مكاشفات الأسرار ، واعتبروا أنفسهم أرباب الأحوال لا أصحاب الأقوال ،

<sup>(</sup>۱) سيجد القارى، فى آخر هذا الكتاب ثبتاً بمؤلفات ابن رشد وشروحه سواء منها المطبوع أو المخطوط . ولم نجد بين أيدينا أكثر من هذه المؤلفات والشروح . كما أنه لم يحقق سمنذ كتابة هذا البحث سلطوط جديد من مخطوطات ابن رشد ، غير الى دكرتها ، يحتوى على آراء مختلفة عن تلك الآراء الموجودة فى مؤلفاته التى أشرت إليها. بحيث تكون دافعة لى على تعديل الأحكام التى وصلت إليها من خلال كتبه الموجودة بين يدى . ومازلت آمل أن تتكون لجنة تختص بالبحث عن مخطوطاته فى أرجاء العالم كلمونشرها ، مثلما فعلت لجنة ابن سينا. و من يدرى فلعلنا نجد فى الخطوطات التى لم ترى النور بعد، آراء جديدة قال بها آخر فلاسفة العرب .

وغدت الحكمة عندهم علماً باطنيا يلقى فى القلب إلقاء ، و لست نوعاً من العلم يكتسب بالنظر العقلى .

ولست في حاجة إلى القول بأننا إذا سرنا في هذا الطريق - طريق الصوفية ... فإن نستطيع تحقيق أدنى تقدم في مجال الفكر الفلسفى وإذا قيل إن طبيعة التصوف كتصوف يجب أن تكون كذلك ، فإن هذا قد يكون صحيحا ، ولكن ما دخله إذن في مجال الفكر الفلسفى ؟ إننا إذا شئنا للفلسفة العربية التندم طيس أمامنا إلا طريق واحد هو طريق العقل و هو مانادى به قدامى الفلاسفة منذ آلا ف السنين. أما إذا أر دنا لها أن تكون راكدة أو كالراكدة ، أو أر دنا لها طريقاً منعز لا مغلقاً فحينله لاضر من حشركل الآراء والنظريات التي لأعلم على أى أساس نادى بها قائلوها . ولهذا أبجد ابن رشد محقا في نقده لطريق المتصوفة حتى يقيم فلسفته على أساس ثابت ، وهذا الأساس الثابت في نظره هو الأساس العقلي . وليرجع القارئ إلى نظريته في المعرفة ابرى كيفية تصور ابن رشد لتفكير المتصوفة وكيف أنه على أساس العقل ينقد كيفية تصور ابن رشد لتفكير المتصوفة وكيف أنه على أساس العقل ينقد هذا الذع من التفكير .

<sup>(</sup>۱) وقع تحت يدى على سبيل المصادفة كتاب يسمى و نظرية المعرفة عن ابن رشد و وكتاب آخر يسمى و ابن رشد الفيلسوف المفترى عليه و وفوجئت بأخطاء لا حصر لها في الكتابين بل نسبة آراء لابن رشد لم يقل بها . و الكتابان من تأليف د. محمود قاسم . ومن مصائب القدر أن هذين الكتابين كانا من الكتب المقررة التي تستهوى أشباء الدارسين الذين يعملون حاليا في أشباء أقصام الفلسفة مهم يراء .

أقول إن مفتاح فلسفة ابن رشد يكن فى رفعه البرهان عما عداه ، فهو يوعمن بالمبادئ اليقينية البرهانية وينادى بتطبيقها على الفلسفة و اعتبارها محكا المنظر السلم . فهو يقول : إن الحكمة هى النظر فى الأشياء بحسب ما تقتضيه طبيعة ابرهان . وهذا يوضح لنا حقيقة رأيه فى كل نظرية من نظرياته الى درست فى هذا الكتاب ، كما يكشف لنا سر تمسكه بأرسطو دون فيره . فقد ضمن تلاخيصه وشروحه على كتب أرسطو الكثير من عناصر فلسفته . وقد تأكد لىأن شروحه و تلاخيصه تعد جزءاً لاينفصل عن نظرياته الفلسفية بحيث يكون من العبث در اسة نظرية من نظرياته إلا إذا استخاصنا فهماً لها و تأويلاه نخلال تلاخيصه وشروحه . وقد آن الوقت لأن نعيد نظرنا فى مدى أهمية هذه الشروح والتلخيصات عند ابن رشد وإلى أى حد عبر فيها عن فلسفته و ذلك حى لا تبتر فلسفته بتراً يسى إليها ويقدمها فى صورة خاطئة . تلك و ذلك حى لا تبتر فلسفته بتراً يسى إليها ويقدمها فى صورة خاطئة . تلك ظلام الحهل ، و لكن أكثرهم لا يعلمون .

وتفضيله البرهان يوضح لنا جانبا آخر من الجوانب المتعددة من فلسفته التي تسير على أساس البرهان. هذا الجانب هو نقده للمتكلمين نقداً عنيفاً إذ أنهم استخدموا الفلسفة والمنطق في الدفاع عن الدين فوقفوا عند حدود الحدل ، ولم يتجاوزوه إلى دائرة البرهان. وسيجد القارئ بعد إدراكه لمغزى آراء ابن رشد في هذا المجال بأن الفلسفة بجب أن تلتمس عند فلاسفة العرب لافي آراء المتكلمين. فهولاء الفلاسفة قد اتجهوا في الغالب إلى دراسة قضايا الفلسفة دراسة عقلية، ولم يقتصروا على حصر موضوعاتها في دائرة التأويل والحدل ، بل تجاوزوها ليصلوا إلى دائرة البرهان. وفلسفات هولاء الفلاسفة لا يمثل دوائر منفصلة منعزلة كما يذهب البعض ، بل الأولى بنا والأجدر أن نقول إن آراء المتكلمين تمثل هذه الحلقات والدوائر المنفصلة المنعزلة. وقد وصفهم ابن رشد - كما قلنا - بأنهم أهل

جدل (۱). و إذا فهمنا هذا الوصف حق فهمه فسيتاح لنا العدول عن كثير من التصورات التي كوناها عن آراء هؤلاء القوم .

وتطبيق ذلك عند ابن رشد أنه يذهب إلى أن أى رأى من الآراء لاير تفع إلى مستوى البرهان ، يعدر أياً غير صحيح فى الحجال الفلسفى ، وينبغى أن يستبعد من هذا الحجال .

كل هذه الصوروالاتجاهات التي نجدها عند ابن رسُد ، إذاكانت تختلف فيا بينها وتتعدد ، إلا أنها تتفق في اعتبارها العقل مقياساً ومعياراً على أساسه يحكم على الشيء بأنه صواب أو خطاً .

فيقال عن شيئ ما إنه «عقلى» إذا استند إلى العقل ؛ وعلى ذلك تسمى النتيجة التي ينهى إليها عقلية . وكل شي له وجود فوجوده بعلة معقولة ين وما دام الأمر كذلك ، فمن حقه أن يكون معقولا ، إن لم يكن معقولا بالفعل (٢) .

و المعرفة العقلية تكون عن طريق العقل الذى له القدرة على اكتساب العلم. وهذا العلم لايكون إلا بإدراك الكليات المجردة . فتكون وظيفته تجريد المعقولات من المحسوسات و اكتشاف العلاقات بينها .

<sup>(1)</sup> قد يتساءل القارى، قائلا: وهل ينطبق هذا النقد من جانب ابن رشد على المعتزلة وهم - فيا يقال - أحر ارالفكر في الإسلام ؟ والإجابة أن ابن رشد ينقد المتكلمين من معتزلة وأشاعرة على أساس الطريق الذي ارتضوه لأنفسهم لا على أساس نظرياتهم . وقد قال ابن رشد إن كتب المعتزلة مما تعمل إلى جزيرة الأندلس و لكن طرقهم يشبه أن تكون من جنس طرق الأشاعرة . وعلى كل فإن هذه النظرة من جانب ابن وشد بالنسبة للمعتزلة ، وإن كانت صحيحة من حيث الأساس ، إلا أنها غير منصفة تجاه فكر المعتزلة الذي بلغ من الدقة والسمو مبلغاً كبيراً . قول بهذا رغم أنى أختلف معهم في بعض آرائهم .

وهذا يعنى الثقة بالعقل ، أى الوضوح والبرهان والاعتقاد بفعالية الضوء الطبيعي . وهو يقابل بهذا الصوفية والغيبية وأصحاب التقليد .

هذه المبادئ والاتجاهات التي ذكرتها فيما سبق ، نجدها ممثلة تمام التمثيل في فلسفة ابن رشد بصورة لايعوزها الوضوح ولا اليقين ، بحيث أصبحت النزعة العقلية ظاهرة تماماً في كل جانب من جوانب فلسفته (١) .

## ثانياً : موضوعات هذا الكتاب ومنهجنا في معالحتها :

قسمنا هذا الكتاب إلى خسة أبواب . يتناول الباب الأول دراسة حياته الفكرية . ويدرس الباب الثانى دور العقل فى المعرفة . ويحلل الباب الثالث الصلة بين العقل والوجود . ويكشف الباب الرابع عن دور العقل فى المشكلات التى لها صلة بالإنسان كالحير والشر والقضاء والقدر . ويتناول الباب الحامس دراسة دور العقل فى الإلهيات .

فى الباب الأول سيجد القاوئ كيف أن حياة ابن رشد تمثل الاتجاه العقلى ، وكذلك سيتبين له كيف أن شرحه لأرسطو واشتغاله بالطب ورده على ابن سينا والغزالى كانت كلها عوامل حاسمة فى منزعه العقلى . وكيف أن قيامه بكثير من النواحى السالف ذكرها كانت فتحا جديداً فى مجال الفكر الفلسفى إلى حد كبير .

وفى الباب الثانى سيتين للقارئ كيف أن نظريته فى المعرفة ترتفع من المحسوسات إلى المعقولات؛ فهى إذا كانت تعترف بوجود المحسوسات وتستند إلىها ، إلا أنها تجاوزها إلى المعقولات . وقد انضح ذلك فى تحليله للصلة

<sup>(</sup>١) راجع مقالتنا بمجلة الكاتب – القاهرة ،عدد ديسمبر عام ١٩٧٥ عن و إنتصار المعقل في فلسفة ابن رشد » . و راجع أيضاً نفوة إذاعية حول كتاب و النزعة العقلية في فلسفة إبن رشد » نشرت بمجلة الفكر المماصر –مايو ١٩٧٥ وقد اشترك فيها مع مؤلف الكتاب ، د. حسن حنى ، د. إمام عبد الفتاح إمام ، الأستاذ إبراهيم الصير في .

بين الحزئيات والكليات وكيف أن العقل بجرد هذه الكليات من جزئياتها ، كما ذهب إلى نفى القول بوجود كليات مفارقة .

والباب النالث بما يتضمنه من مشكلات تتناول دراسة قدم العالم والفيض والفلك ، يبن لنا كيف أن ابن رشد قد عبر فى قوة عن نزعته العقلية . فنجد عنده عدة مبادئ عقلية واضحة ومنها على سبيل المثال قوله بأن المعلول مع العلة ضرورة . وإذا لم تتغير العلة لم يتغير المعلول ؛ وكذلك تصوره الكون كله سماءه وأرضه وحدة واحدة تتصل كل أجزائها بالآخرى اتصالا ضروريا محكماً ، وكل ما بحدث فيه إنما هو لعلة ضرورية ، وليس فيه أى ظاهرة إلا و يمكن ردها إلى أسبابها المحددة الضرورية بحيث يصبح الكون كله مجموعة من العلاقات الضرورية بين الأسباب ومسبباتها . وهذا التصور البالغ الدقة والعمق يبين لنا كيف أن ابن رشد فيا يبدو لنا قدوصل إلى أقصى آماد المذهب العقلى .

والباب الرابع يتناول دراسة دور العقل في مشكلتي الحير والشر ، والقضاء والقدر ، وقد بحت ابن رشد هذه المشكلات في إضار اعتقاده بالعلاقات الضرورية بين السبب والمسبب ، ونقد الجواز والإمكان ، و محاولة نخطى الجزئيات إلى الكليات ، وتفسير الأضرار الفردية على أنها سبيل للوصول إلى المنافع الكلية . كما خرج ببحثه لهذه المشكلات على هذا النحو ، عن النطاق الجدلي الذي فرضه المتكلمون حولها وبحثها بحثاً برهانيا، النحو ، عن النطاق الجدلي الذي فرضه المتكلمون حولها وبحثها بحثاً برهانيا، فأصبحت جزءاً من منه الشامل الذي يخضع كل شي العلاقات الضرورية بين السبب و المسبب ، ويرد كل شي إلى أسبابه التي تدرك بالعقل .

وفى الباب الحامس ، بما يتضمنه من دراسة لآراء ابن رشد حول أدلة وجود الله وخلود النفس وبعث الرسل ومدى واتفاق العقل والشرع ، عدة أدلة تويد وجود هذه النزعة لديه فهو بهاجم الأشاعرة أهل الحدل . وينقد فكرة الإمكان سواء بصورتها الكلامية أو صورتها الفلسفية عند

ابن سينا ، ويرد كل ما فى الكون إلى أسبابه الضرورية المحددة . وينادى بقانون للتأويل محاولا به الإرتفاع إلى مستوى البرهان . ويقول جوية ثابنة محددة لكل فرد ، ومن هنا فإن ما عدم ثم وجد فإنه واحد بالنوع لا واحد بالعدد ، بل اثنين بالعدد . ويفرق بين محجز برانى ومعجز جوانى ، تفرقة تتيح له الصعود إلى مستوى البرهان و تفتح أمامه الطريق لإثبات قوانين العقل والوجود معا .

ولعلنا بهذا ، نكون قد درسنا زوایا انفلسفة الرشدیة كلها ، ونكون أیضاً قد نظر تا إلى فلسفته نظرة أشمل من مجرد جعل محور در استها و أساسها الذى تقوم علیه مشكلة التوفیق بین الدین والفلسفة ، (۱) إذا ن جعل هذه المشكلة محور در اسة ابن رشد ، قد بجهل فلسفته مغلقة محصورة فى نطاق ضیق لایتعداه (۲). و تجاوز هذا المحور ، وجعل المحور الأساسى لدراسة فلسفته ، استخلاص ما فیها من نزعة عقلیة ، یتبح لنا الصعود إلى البرهان نعد تجاوز كل أدلة جدلیة أو خطابیة فی مجال الفكر الفلسفى فى حد ذاته كفكر فلسفى .

ونرجو أن نكون بهذا المجهود قد قمنا بقليل مما ينبغى القيام به نحو إحياء فلسفة ابن رشد حتى يأخذ مكانه الجديرة به . وهذا ماكرسنا أنفسنا للقيام به . كما نأمل - إذا كان لنافى العمر بقية - أن إتكتمل صورة هذه النزعة العقلية في دراستين نود تقديمهما قريباً للمشتغلين بالفكر الفلسفى . دراسة منهما تبحث في منهج أبن رشد النقدى (٣) ، إذ أن

<sup>(</sup>۱) راجع مقدمة كتابنا و مذاهب فلاسفة المشرق و تحت عنوان و مهمج ندعو إليه و . وراجع أيضاً حواراً نشر بمجلة المعرفة السورية ، عدد يناير ١٩٧٦ عن كتاب و ثورة العقل والمهج العقلي التجديدي و .

<sup>(</sup> ٢ ) هذا النطاق الضيق هو ما نجده عند أشباه الدارسين ، وهم معذورون في ذلك لأن كلياتهم أعدتهم لأن يشتغلوا بتدريس اللغة العربية ، لا الفلسفة التي لا شأن لهم بها .

<sup>(</sup> ٣ ) سيجد القارىء هذه الدراسة في كتاب لنا بصدد الانتهاء منه عن المنهج النقدى في فلسفة إبن رشد.

ابن رشد يمتاز بحسه النقدى الدقيق ؛ وهذا ما جعله يقف على قمة عصر الفلسفة العربية . والدراسة الأخرى تبحث فى الرشدية اللاتينية ، أى فلسفة ابن رشدكما ظهرت عند الرشديين اللاتينيين (١) . ونسأل الله العون على بذل هذا المجهود . وهو الموفق للسداد .

مدينة نصر فى ٢٨ يونيه عام ١٩٧٩م

عاطف العراقى

(١) يمكن الرجوع إلى الدراسة الى قامت بها الزميلة الدكتورة زينب الخضيرى في وسالمها لدرجة الدكتوراه عن الرشدية اللا تينية . *الباب الأول* حياة ابن رشد تمثل الاتجاه العقلي

ويتضمن هذا الباب الفصلين الآتيين :

الفصل الأول: الفيلسوف وحياته الفكرية .

الفصل الثانى : ابن رشد وثقافة عصره.

# تقتاميم

فى هذا الباب بفصليه سنعرض لمجموعة من الجوانب نراها ضرورية كتمهيد للمراسة النزعة العقلية فى فلسفة ابن رشد بعد ذلك .

سنعرض فى الفصل الأول لحياة الفيلسوف الفكرية بادئين بالإشارة إلى الجو الفكرى فى بلاد الأندلس ونشأة ابن رشد الفيلسوف الأندلسى وكيف اتصل بالحليفة ثم الإشارة إلى عوامل نكبة هذا الفيلسوف العملاق مفضلين إرجاع سبب نكبته إلى عوامل دينية فاسفية لاعوامل سياسية كه يزعم البعض

أما الفصل الثانى فموضوعه ابن رشد وثقافة عصره ، أى ابن رشد وسلا تيار العصر ، ودرسنا فى هذا الفصل اشتغال ابن رشد بالطب وشرحه لأرسطو ورده على ابن سينا والغزالى . ثم حددنا بعد ذلك اتجاهة الحاص مرجعين هذا الاتجاه إلى ركيزتين أساسيتين هما العقيدة الدينية من جهة والفلسفة اليونانية وخاصة فلسفة أرسطو من جهة أخرى . و بنهاية تحديدنا للاتجاه الحاص لفيلسوفنا يكون قد آن الأوان للإنتقال إلى تحليل ودراسة نزعة الفيلسوف العقلية وهذا هو موضوع الأبواب والفصو، التي ستأتى فها بعد :

# الفصل الأول

الفيلسوف وحياته للفكرية

ويتضمن هذا الفصل الموضوعات والعناصر الآتية :

أولا: الجو الفكرى في بلاد الأندلس ٥

ثانياً : نشأة ابن رشد وبيئته العقلية ٥

الثاً: اتصاله بالخليفة ونكبته :

د رأيت صناعة المنطق مرفوضة عندهم ، مطروحة لديهم، ولايحفل بها ولايلنفت إليها ، وزيادة على هذا أن أهل زماننا ينفرون منها ويرمون العالم بها بالبدعة والزندقه ، ،

[ ابن طملوس : الملخل لصناعة المنطق جزء ١ ص ٨ ]

# الفصل الأول

## الفيلسوف وحياته الفكرية

### أولا \_ الحو الفكرى في بلاد الأندلس:

كانت قرطبة من أعظم المدن بالأندلس ، وإليها ينسب جماعة كبيرة من أهل العلم (۱) . وقد اتفق جمهرة المؤرخين على أنها كانت بمنزلة الرأس من الحسد ، ووكانت مركز الكرماء ومعدن العلماء » (۲) . وقد حفظت لنا كتب التاريخ تلك المناظرة التي جرت في حضرة ملك المغرب المنصور يعقوب ، بين الفيلسوف الفقيه أبي الوليد بن رشد والرئيس أبي بكربن زهر وكان الأول قرطبيا والثاني إشبيليا (۲) فقال ابن رشد : وما أدرى ما تقول ، غير أنه إذا مات عالم بأشبيلية وأريد بيع كتبه حملت المن قرطبة نباع فيها . وإن مات مطرب بقرطبة وأريد بيع آلاته حملت الم أشبيلية » (٤) . ويقول ابن بسام : وكانت قرطبة منهي الغاية ومركز الراية وأم القرى وقرارة أهل الفضل والتقي ووطن أولى العلم والنهي وقلب الإقليم وينبوع متفجر العلوم وقبه الإسلام وحضرة الإمام ودار صوب العقول وبستان ثمرة الخواطر و محر دور القرائع ، ومن أفقها طلعت نجوم العلوم وأعلام العصر وفرسان النظم والنثر ، وبها ألفت التأليفات الراثعة

<sup>(</sup>١) مسجم البلدان لأبي عبد الله ياقوت الحموى الرومى البندادي مجلد ؛ -- جولنجن سنة ١٨٦٩ ، ص ٥٥ -- ٠٠ .

<sup>(</sup> ٢ ) نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب لأحمد المقرى ج ١ ، ص ٧٤ ، المطبعة الأولى ، سنة ٣٠٢ ه.

<sup>(</sup>٣) الاستقصاء لأخبار دول المغرب الأقصى لأحمد بن خالد الناصرى ، ج 1 ، ص ١٨٣ القاهزة سنة ١٣١٢ ه .

<sup>(</sup>٤) نفح الطيب ، ج١ ، ص٠٧٥٠ .

و صنفت التصنيفات الفائقة ۽ (١) .

ولم يكن هذا الطابع الفكرى موجوداً بقرطبة فحسب ، بل في المدن الأندلسية بوجه عام . فالمقرى يخبرنا بأن خزائن الكتب صارت عنده على جانب كبير من الأهمية ، حتى إن الرئيس منهم الذى لاتكون عنده معرفة ، يتم بأن تكون في بيته خزانة كتب ، ليقال إن فلاناً عنده خزانة كتب ، والكتاب الفلاني ليس عند أحد غيره ، والكتاب الذى هو بخط فلان قد حصله وظفر به (٢)

وقد عنى الأمير الحكم المستنصر بالله بن عبد الرحمن الناصر لدين الله المتوفى سنة ٣٦٦ ه بالعلوم ، وبعث فى طلب الكتب من ديار المشرق كبغداد ومصر . وكان من نتيجة ذلك أن تحرك الناس فى أيامه إلى العناية بعلوم الأوائل وتعلم مذاهبهم (٢) . كما كان مولعاً بتشجيع العلماء (٤) ، فلجأوا إليه وأكرم مثواهم وحماهم من اضطهاد المتعصبين (٥) ،

بيد أن الأمر سرعان ما انقلب رأساً على عقب ، وذلك فى أيام ابنه هشام الملك لم يكن قد بلغ الحلم بعد ، فوقع تحت تأثير حاجبه أبى عامر المعافرى القحطائى الذى عمد إلى خز ائن أبيه وأمر علماء اللدين بإخراج ما فى جملها

<sup>(</sup>١) اللخيرة في محاسن أهل الجزيرة لأبي الحسن على بن بسام الشنتريني ، ص ٢٢ ، القسم الأول – المجلد الأول – لجنة التأليف والترجمة والنشر ، سنة ١٩٣٩ م .

<sup>(</sup>۲) نفح الطيب للمقرى ، ج۲، مس ۲۱۵.

<sup>(</sup> ٣ ) طبقات الأم لصاعد الأندلسي ؛ ص ٦٥ – ٦٦ تحقيق الأب لويس شيخو اليسوعي – المطبعة الكاثوليكية – بيروت سنة ١٩١٢ م .

<sup>(</sup>٤) موقف أهل السنة القدماء بإزاء علوم الأوائل لجولدتسهير ، إثرجمة الدكتور عبد الرحمن بدوى في كتابه و التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية ، ص ١٥١ سالطبمة الثانية سنة ١٩٤٦ م – مكتبة النهضة المصرية .

<sup>(</sup> ٥ ) يختصر تاريخ العرب والممّدن الإسلامي لسيد أمير على سـ التوجمة للعربية لوياض رأفت ص ٤٣٩ - لجنة التأ ليف و الترجمة والنشر -- القاهرة ١٩٣٨ م .

من كتب العلوم القديمة المولفة في علوم المنطق وعلم النجوم وغير ذلك من علوم الأوائل ماعدا كتب الطب والحساب ، فلما تميزت عن غيرها من الكتب الموالفة في اللغة والنحو والأشعار والأخبار والطب والفقه والحديث و ما شابه ذلك من العلوم و المباحثات عند أهل الأندلس ، إلا ماأفلت منها وعددها قليل ، أمر بإحراقها وإفسادها ، فأحرق بعضها وطرح الآخر في آبار القصر وهيل عليها التراب ، وغيرت بضروب من النغايبر. ولم يفعل ذلك إلا تحبباً إلى عوام الأندلس ؛ وتقبيحاً لملهب الخليفة الحُكم عندهم ، وهو الذي أخذ على عانقه نشر علوم الأولين ، كما تبين منذ قليل، إذ كانت تلك العلوم مهجورة عند أسلافهم ،مذمومة بألسنة رومسائهم ، وكان كل من قرأها منهماً عندهم بالخروج من الملة ، ومظنوناً به الإلحاد في الشريعة (١) وإن دل ذلك على شيُّ فإنما يدل على اشتداد نفوذ الفقهاء في أيام هشام بصفة خاصة . هذا بالإضافة إلى أن أهل الأندلس عندما سافروا إلى المشرق، ورأوا هناك العلماء وأخذوا عنهم مذاهب الأئمة المشهورين وكتب الحديث ورجعوا إلى الأندلس بما أخذوه عن شيوخهم وما جلبوه من المسائل الغريبة ، رأى علماء الأندلس أن ما أتى به هوالاء الداخلون مخالف لمذهبهم ، أو بعضه ، وكان المخالف عندهم كافر آ لمخالفته الحتى الذي جاء به الرسول (ص) عن الله تعالى (٢) .

ورواية أخرى توضح لنا ماسلف، وهي أن سلطان المرابطين على بن يوسف الذي تولى السلطة بعد أبيه يوسف بن تاشفين ، أمر بأن تحرق كتب الغزالى كلها ، وذلك لالشي إلا لأن كتب الغزالى قد قرعت أسماع الفقهاء بأشياء لم يألفوها ولاعرفوها ، وكلام خرج به عن معتادهم

<sup>(</sup> ١ ) طبقات الأم من ٦٦ .

<sup>(</sup> ٢ ) المدخل لصناعة المنطق لابن طملوس ، ص ١٠ - المقدمة تحقيق ميخائيل أسين بلاثيوس قسر قسطي ، ج١، المطبعة الأبيرقة ، مدريد سنة ١٩١٦م .

فى مسائل الصوفية وغيرهم فبعدت عن قبوله أذهائهم ، ونفرت عنه نفوسهم ، وقالوا إن كان فى الدنيا كفر وزندقة فهذا الذئ فى كتب الغزالى هوالكفر والزندقة . وحملوا الأمير على أن يأمر بإحراق هذه الكتب المنسوبة إلى الفلال بزعمهم حتى أجابهم إلى ما سألوه عنه فأحرقت كتب الغزالى وهم لايعرفون مافيها ، إلا أنهم يظنو أن فيها آراء إلحادية (١) .

فعلى الرغم من النهضة العلمية التي كانت موجودة بالأفدلس ، فإن الفلسفة بصفة خاصة كانت علماً ممقوتاً بهذه البلاد . فبينما نشجع العلوم كافة ، يضيق الخناق على الفلسفة ورجالها . فالمشتغل بالفلسفة لا يستطيع أن يظهر ذلك ، ولذلك تخفى تصانيفه (٢) . يقول المقرى : و وكل العلوم لها عندهم حظ إلا الفلسفة والتنجيم ، فإن لهما حظاً عظيماً عند خواصم ، ولا ينظاهر بهما خوف العامة . فإنه كلما قبل فلان يقرأ الفلسفة أو يشتغل بالتنجيم أطلقت عليه العامة اسم زنديق ، وقيدت عليه أنفاسه ، فإن زل في شبهة رجموه بالحجارة أو أحرقوه قبل أن يصل أمره إلى السلطان ، وكثيراً ما يأمر ملوكهم بإحراق كتب هذا الشأن إذا وجدت ، (٢) .

ولم يقتصر الأمر على الفلسفة ، بل امتد إلى المنطق . فابن طملوس يقول : ورأيت صناعة المنطق مرفوضة عندهم ، مطروحة لديهم ، و لايحفل بها ولا يلتفت إليها . وزيادة على هذا أن أهل زماننا ينفرون منها ويرمون العالم مها بالبدعة والزندقة ، (١) :

# ثانياً – نشأة ابن رشد وبيئته العقلية :

كان جد ابن رشد وهو محمد بن أحمد بن رشد المالكي الذي تو في

<sup>(</sup>١) تاديخ الأندلس ليوسف أشباخ – الترجمة العربية ، ص ٠٠٠ .

<sup>(</sup>۲) نفح الطیب للمقری، ج۲، ص ۱۲۸.

١٠٢ ص ٢٠٢ السابق ، ج ١ ، ص ٢٠١ .

<sup>( ؛ )</sup> المدخل لصناعة المنطق لابن طملوس ، ج ؛ ص ٨ .

سنة ٧٠ ه بعد مولد حفيده بشهر (١) ، ٥ قاضا للجماعة بقرطبة كما كان فقهيا عالماً حافظا اللفقة مقدما فيه على جمع أهل عصرة ، عارفا بالفتوى على مذهب مالك وأصحابه ، بصيراً بأقوالهم واتفاقهم ، نافذاً في علم الفرائض والأصول ؟ من أهل الرياسة في العلم والبراعة والفهم مع الدين (١)

وكما كان جده من كبار الفقهاء ، كان كذلك أبوه . إذ أن ابن رشد قد استظهر على أبيه الموطأ حفظاً (٣).ولم يأحد ابن رشد الفقه عن أبيه فحسب ، بل أخذه عن أبي القاسم بن بشكوال وأبي مروان بن مسرة وأبي بكر بن سمحون وأبي جعفر بن عبد العزيز وأبي عبد الله المازرى (٤)

وإذا كان ابن رشد قد تعمق في دراسة الفقه إلى هذا الحد ، وأخد عن أكثر من معلم ، فقد أداه هذا إلى وضع كتابه القيم ، بداية المجنهد ونهاية المقتصد في الفقه » . وقد « أعطى فيه أسباب الحلاف وعلل ووجه ، فأفاد وأمتع به ، ولا يعلم في فنه أنفع منه مساقاً » (ه) . وأصبح بذلك أوحد عصره في علم الفقه والحلاف (١) . وقد عبر ابن فرحون عن انجاهه في الفقه فقال ؛ « وكانت الدراية أغلب عليه من الرواية » (٧) . وهذا يدل على غلبة منظر العقلي عنده .

<sup>(</sup>۱) شدرات اللهب لابن الساد ، جع ، ص ۳۲۰. ومن المعروف أن ابن رشد ولد سنة ۲۰ه ه (۱۱۲۹ م ( ، التكلة لكتاب الصلة لإبن الآبار ، ج۱ ، ص ۲۷۰ ، اللهبي قى ملمق كتاب رينان ، ابن رشد و الرشدية ، ص ۳۲۵ .

<sup>(</sup> ٢ ) كتاب الصلة في تاريخ أئمة الأندلس وعلمائهم ومحدثيهم و فقهائهم و أدبائههم لابن بشكواله ج ٢ ، ص ٢ ؟ ٥ .

<sup>(</sup>٣) التكلة لكتاب الصلة لابن الآبار ، ج ١ ، ص ٢٦٩ ، كتاب الديباج الملمب الإبن فرحون ص ٢٨٤ ، و أيضاً : الله بي في ملحق كتاب رينان : ابن رشد و الرشدية ص ٢٤٥ .

<sup>(</sup>٤) الديباج المذهب لابن فرحون ص ٢٨٤ ، التكلة لكتاب الصلة ج ١ ، ص ٦٩ وأيضاً الذهبي في ملحق كتاب رينان : ابن رشد و الرشيدية ص ٣٤٥ .

<sup>(</sup> ه ) التكملة لكتاب الصلة ، ج ١ ، ص ٢٦٩ .

<sup>(</sup> ٦ ) عيو ن الأنباء في طبقات الأطباء لابن أبي أسيبعة ؛ ج ٢ ، ص ١٢٢ .

<sup>(</sup> ٧ ) الديباج المذهب ، ص ٢٨٤ .

وقد تولى ابن رشد وظيفة القضاء فى مختلف بلا د الأندلس (١)، فوصل بذلك إلى أرفع المناصب وهو منصب القاضى ، شأنه فى ذلك شأن أبيه وجده، ثم تولى منصب قاضى القضاة فى أيام الحليفة يوسف بن عبد المؤمن بعد أن كان قاضياً بأشبيلية .

أما من جهة علم الكلام فقد تعمق فى دراسته (٢). ولاشك أن نقده لمذاهب علماء الكلام وتفنيده لآرائهم - كما سيتبين فيما بعد - يكشف لنا عن دراسته العميقة لهذا العلم ، تلك الدراسة التى تقارب تعمقه فى دراسة مذاهب الفلاسفة (٣) ، وشرحه لأرسطو ، ودراسته للطب . وبهذا جمع ابن رشد بين هذه الميادين العديدة بعد دراسته الطويلة طيلة حياته ، حى قال عنه ابن الآبار : إنه لم يدع النظر ولا القراءة منذ عقل إلا ليلة وفاة أبيه وليلة بنائه على أهله ، وأنه سود فيما صنف وقيد وألف وهذب واختصر نحواً من عشرة آلاف ورقة (٤) .

#### ثالثاً \_ اتصاله بالخليفة ونكبته :

من الأمور التي كان لها تأثير كبير في مجرى حياة ابن رشد اتصاله بالخليفة أبي يعقوب يوسف أبي محمد عبد المؤمن بن على القيسي الكومي

<sup>(</sup>١) التكلة لكتاب الصلة ، ج١، ص ٢٩٩.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ، ج ۱ ، ص ۲۹۹ ، الديباج المذهب ، ص ۲۹۶ ، تاريخ الدولتين الموحدية والحفصية الزركشى ، ص ۱۰ . إكتفاء القنوع بما هو مطبوع لجامعة إدوار – فنديك ص ۱۹۶ ، وأيضاً : الذهبي في ملحق كتاب رينان : ابن رشد و الرشدية ، ص ۲۶۵ .

<sup>(</sup>٣) من الثابت أن أبن رشد قد قابل ابن طفيل إذ هو الذي قدمه للخليفة كما سيتبين . أما من جهة مقابلته لابن باجة ، فإن هذا الاحبال جد بعيد . إذ أن ابن رشد قد ولد سنة ٥٠٥ - وأبن باجة قد توفى سنة ٣٠٥ . فابن رشد إذن كان حين وفاة ابن باجة صغير السن لدرجة لا تسمح له بمقابلة ابن باجة والتتلمذ عليه ( مقدمة جورج حور انى لترجمته لفصل المقال لابن رشدل هامش ص ٩) .

<sup>( ؛ )</sup> التكلة لكتاب الصلة لابن الآبار ه ج ( ، ص ٢٦٩ .

صاحب المغرب . و كان هذا الحليفة مجمع بين أمرين التفقه في الدين والورع والتقوى من ناحية ، و طموحه إلى تعلم الحكمة و الفلسفة من ناحية أخرى . و كان أبو يعقوب هذا مجمع المكتب من أقطار الأندلس و المغرب ويبحث عن العلماء ، و خاصة أهل عام النظر ، إلى أن اجتمع له مهم مالم مجتمع لملك قبله ممن ملك المغرب (١) . أما كتب الفلسفة فقد عمل على جمعها حتى اجتمع منها له قريب مما اجتمع للحكم المستنصر بالله بالأموى (٢).

عمل أبو يعقوب هذا على مصاحبة العلماء ، وكان من أكثر هم حظوة عنده ، ابن طفيل ، حتى إنه كان يقيم في القصر عنده أياماً ليلا و نهاراً لايظهر (٣) . وقد قام ابن طفيل باعتباره مقكراً كبراً متحققاً بأجزاء الفلسفة والحكمة (٤) ، بمهمة كبيرة ، وهي جمع العلماء من كل مكان . وكان من جملة العلماء الذين قدمهم ابن طفيل للأمير القاضي أبو الوليد محمد بن أحمد بن رشد المعروف بالحفيد (٥) . وقد حفظت لنا كتب التاريخ تلك المقابلة الهامة التي تمت بين ابن رشد وأمير المؤمنين أبي يعقوب نقلاعن الفقيه أبي بكر يندود يحيي القرطبي أحد تلاملة ابن رشد (٢) ،

<sup>(</sup>١) المعجب في تلخيص أخبار المغرب المراكثي ص ٢٣٩ ، وأيضاً ؛ وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان لابن خلكان ، ج ٦ ، ص ١٣٢ - ١٣٤ ، تحقيق محمد محى الدين عبد الحميد ، للقاهرة سنة ١٩٤٨ م .

<sup>(</sup>٢) المعجب المراكثي ، ص ٢٣٨ .

<sup>(</sup> ٣ ) للصدر السابق ، ص ٢٤٠ .

<sup>﴿ \*)</sup> مقدمة جورج جورانى لِترجِمته لفصل المقال ص ١٢ – لندن سنة ١٩٦١ م. .

<sup>(</sup> ه ) الاستقصاء لأخبار. دول المقرب الأقصى ، ج ١ ، ص ١٦٣ ؛ وفيات الأعيان الإين خلكان ، ج ٢ ، ص ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٢) مكن الرجوع للغرفة تفصيلات هذه المقابلة ، إلى كتابنا ، الميتافيزيقا فى فلسفة أَبَنَ طَفِيلُ » (الباب الأول ل أسالة الأول ) ، عبد الواحد المراكثي : المعجب فى تلخيص أخبار المغرب ، ص ٢٤٢ - ٢٤٣ . وأيضاً : رينان : ابن رشد والرشدية ، ص ٣٣ . وقد نقلها عن ليون الإفريقي . ٠

وقد أرادأمير المومنين قراءة فلسفة أرسطو. بيد أنه كان يشكو من قلق عبارته أو عبارة المترجمين عنه (١) فأبلغ هذه الرغبة إلى ابن طفيل ، غير أنه لكبر سنه و اشتغاله بالحدمة وصرف عنايته إلى ماهو أهم (٢) ، استدعى ابن رشد وأبلغه رغبة أمير المؤمنين وقال له : « لو وقع لهذه الكتب من يلخصها أو يقرب أغراضها بعد أن يفهمهما فهما جيدا لقرب مأخذها على الناس ، فإن كان فيك فضل قوة لذلك ، فافعل ، وإنى لأرجو أن تفى به لما أعلمه من جودة ذهنك وقوة نزوعك إلى الصناعة » (٣) .

وعندما مات الأمير أبو يعقوب بن عبد المومن سنة ٥٨٠ ه (١) ، وخلفه ابنه أبو يوسف المسمى بالمنصور ، نال ابن رشد عند المنصور حظوة كبيرة المرجة أنه كان يتعلى به الموضع الذى كان يجلس فيه قريب

<sup>( )</sup> دائرة الممارف الإسلامية -- مادة ابن رشد لكارادى فو - الترجمة العربية - الحجلد الأرن- عدد ٣ ، ص ١٩٧٠.

<sup>(</sup>٢) المجب البراكشي ، ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق من ٢٤٣ ويرى الدكتور خليل الحر وحنا الفاخورى أن ابن رشد قد عد إلى شرح كتاب أرسطو وتلخيصها قبل مثوله في حضرة السلطان أبي يعقوب واتصاله بابن طفيل وأن انتداب ابن طفيل لابن رشد لشرح كتب أرسطو لم يكن إلا حافزاً ومشجعاً ، وعلى كل حال فهذا الرأى غير محقق كا بين المؤلفان بعد ذلك بقليل (تاريخ الفلسفة العربية ، ج ٢ من ٣٨٩ وإلى ١٣٩٠) . ويبلو أن ابن رشد قد اشتغل بدراسة أرسطو من خلال متر جميه أو من سبقه من الشراح قبل مقابلته الخليفة . ولكن هل قام ابن رشد فعلا بشرح كتب أرسطو أو ثلخيصها قبل إنتداب ابن طفيل له ؟ هذا فيه قدر كبير من الشك . ويبلو أن صاحب المعجب على صواب عن يرى أن بداية شرحه لأرسطو كانت بعد انتداب ابن طفيل له المقيام بهذا العمل ( المحجب في تلخيص أخبار المغرب ص ٣٤٣) ، إذ قال تلبيذه الفقيه أبو بكر بندود بن يحيي القرطي نقلا عن أستاذه و فكان هذا هو الذي جملي على ،تلخيص ما لحصته من كتب الحكيم أرسطو . ولو كان ابن رشد قد قام بهذه الشروح أو التلاخيص أو بعض مها لما طلب ابن طفيل منه البده في شرح أرسطو و توضيح عبارته أو عبارة المترجمن لكتهو .

<sup>(</sup>٤) المعجب المراكشي ، ص ٢٤٢.

المنصور وهو أبو محمد عبد الواحد بن الشيخ حفص الهنتاني (١) ، وكان ابن رشد نفسه يخالط المنصور مخالطة الأخ (٢)

ونود أن نشير فى ختام دراستنا لحياة ابن رشد الفكرية ، إلى نكبة هذا الفيلسوف :

فعندما عاد المنصور من إحدى حروبه العديدة سنة ٥٩٣ ه رفعت إليه في أمر القاضي أبي الوليد بن رشد مقالات تحتوى على الطعن في دينه وعقيدته، وربما لقى بعضها بخطه ، فترتب على ذلك نفيه ثم إطلاق مراحه قبيل موته بقليل (٣) .

لقد نفى ابن رشد إلى اليسانة وهى على مقربة من قرطبة . وليت الأمر اقتصر على ابن رشد حى بمكن رد النكبة فى كثير من وجوهها إلى أسباب شخصية ، ولكن النكبة تجاوزت ابن رشد حى شملت مجموعة من الباحثين منهم أبو جعفر بن اللهبى الذى اختفى حين طلبه(٤) ، والفقيه أبوعبدالله محمد بن إبراهيم قاضى مجاية ، وأبو الربيع الكفيف ، وأبو العباس الحافظ الشاعر (٥) . بيد أن الأمر مالبث أن تحول عما سلف ، إذ استدعى المخفو ابن رشد إلى حضرة مراكش للإحسان إليه والعفوعنه ، وأخير آرد) وفي ابن رشد ليلة الحميس الناسعة من صفر عام خمس و تسعين و خمسمائة

<sup>(</sup> ١ ) عيون الأنباء في طبقات الأطباء ، ج ٢٠ من ١٢٢ – ١٢٤.

<sup>(</sup> ۲ ) الذهبي في ملحق كتاب رينا ن : ابن رشد و الرشدية ، ص ۴۸ م.

<sup>(</sup> ٢ ) كتاب العير وديوان المبتدأ والحبر في أيام العرب والعجم والبربر لاين خلدون ، ج ٢ ، ص ه ٢٤ ،

الله في ملحق كتاب ريئان : ابن رشد والرشدية ص ٣٤٨ ، الأفصاري في ملحق كتاب وينان ص ٣٤٨ ، الأفصاري في ملحق كتاب وينان ص ٣٣٠ ، عيون الأنبياء ج٣٠ ، ص ١٢٥ . وراجع أيضاً مقالتنا بمجلة الحاهد النقافي ( أجلزائر - سبتمبر ١٩٧٠ ) عن العوامل السياسية واللبينية في نكبة الفيلسوف ابن رشد .

<sup>( ؛ )</sup> المغرب في حلى المغرب لاين سميد الأندلسي ، ج ٢ ، ص ٢٢٩ .

<sup>(</sup>١٥٠) طبقات الأبطياء ، ج٣ ، حيث ١٧٤.. إ

<sup>( 1 )</sup> المعنب من ٢٠٧ طبقات الأطباء، جر ٢ من ١٢٤ ، التكلة لابن الأبار جر ١ من ٢٧٠ وأيضاً : اللهي من ٢٤٨ م و ٣٠٠ و

الموافق العاشر من ديسمبر سنة ١١٩٨ (١) أى فى نفس العام اللَّمَّى توفى فيه المنصور (٢) .

و يمكن القول بأن نكبة ابن رشد ترجع إلى أسباب دينية وفلسفية ولاترجع إلى أسباب سياسية ، إذ أن فصل أى حادثة عن التيار العام الذى كان موجوداً بالأنداس والذى تبين فيا سبق ، لايساعد إطلاقاً على تفسير هذه النكبة . إذ يبدو لنا أن السبب الحقيق في تلك النكبة هو بهويلات بعض الغلاة من الفقهاء ، ومزاعمهم التى تصوو لنا الدين بمظهر الشئ الذى يتنافى والفلسفة ، فرد تلك النكبة ، الصراع بين المفكرين الأحرار وغلاة الفقهاء ، إذ لا يعد الفقه مسئولا عما حدث لا بن رشد لأنه فى جملته لا يتعارض و النظر العقلى كما سيتبين ، وكان ابن رشد نفسه فقيها ، وكذلك لم تغفل دراسة لاتوفيق بين العقل والشرع ، القياسي الشرعي ، بل اعتملت عليه كمبرر للدفاع عن النظر العقلى و محاولة التوفيق بين الفلسفة والدين . ولكن ماذا نفعل حيال قوم اتخلوا من الفقه ستاراً لأغر اضهم التي يسعون ولكن ماذا نفعل حيال قوم اتخلوا من الفقه ستاراً لأغر اضهم التي يسعون فقيه كان الفقه سبباً لقلة تورعه وخوضه في الحيل الفكرى . و فكم من فقيه كان الفقه سبباً لقلة تورعه وخوضه في الدنيا ، بل أكثر الفقهاء

<sup>(</sup>۱) الأنصارى ص ۳۷۷ ، الديباج المذهب لابن فرحون ص ۲۸۵ ، شذرات الذهب لابن المماد ج ع ص ۳۳۰ ، الكملة لكتاب الصلة ج ۱ ص ۲۷۰ ، طبقات الأطباء ج ۳ ص ۱۲۵ ، ۲۰۰ ،

وأيناً Carl Brockelmann: geschichte der Arabischen litterature وأيناً Teil 1 p. 834.

melanges de philosophie juive et Arahe p. 349.

إِنْ يَوْمُ اَلْحَمَيْسَ ١٠ مَنْ دَيْسَمَهِرَ سَنَةً ١٩٩٨ يُوافَقَ ٨ مَنْ صَفَرَ سَنَةً ٥٩٥ هُ وَ لَكُنْ الْمُونُونَ؛ كَمَا يَقُولُ مُونَلُكُ أَيْضًا ۚ : أَنْهُ تَبِما لِتُقَوِيمُ الإِسَلا مِي فَإِنْ الآيَامُ تَبْدَأُ مِعْ غُرُوبِ الشَّمَسِ ، وعلى ذَلَكُ تَكُونُ لَيْلَةَ الْحَمِيْسُ ٨ مَنْ صَفَرَ تُوافَقَ بِيُومُ الْجَلِّمَةُ ٩ مِنْ صَفْرٍ .

<sup>(</sup> ٢ ) تاريخ إسبانيا الإسلامية السان الدين ابن المطين السلماني من ٢٠٦٩ ، تاريخ أبي الفداء وجروع من ١٤٠٥ و أيضناً ، أعمال الأعلام فيمن بويع قبل الاحتلام ، م ملوك الإسلام السان الدين الدين البين الدين المسلم القائي من ٢٠٩٠ .

هكذا نجدهم . و صناعتهم إنما تقتضي بالذات الفضيلة العملية » (١) .

فتصوير مبادئ ابن رشد على أنها كفر وزندقة جاء من جانب بعض غلاة الفقهاء وأشياعهم. إذ أنها رغبوا في الاستيلاء على الجو الفكرى والنظ إلى علوم الأوائل على أنها علوم مهجورة لايصح الاشتغال بها (٢) ، وإذا كانوا قد هو لوا من أمر فلسفة ابن رشد عند المنصور ، فإن هذا قد أداه إلى تقييد الفلسفة تأييداً لهم و تزلفاً إلى الشعب ، إذ أنه خاف مما يودى اليه تهويل الفقهاء وهم الذين يسيطرون على الشعب فالمنصور إذن إنما امتحن ابن رشد هذه المحنة لا إنتقاماً منه ولا اضطهاداً بل حداً من تهويلاتهم ، وهم الذين درجوا من حين لآخر على المناداة بتكفير الفلاسفة والتنكيل بهم (٣) . وبذلك يكون الفقهاء قد أثاروا قلب المنصور ضد ابن رشد اعتماداً على در استه للفلسفة التي لا يمكن إغفالها حين تفسير نكبته. إذ أنها أدت الى خاق عدد من الأعداء سعو ا إلى جعل اعتقاده موضع شك عند المنصور (١) ،

<sup>(</sup>١) فصل المقال ص ٧.

<sup>(</sup> ٢٢) اللهبي في ملحق كتاب رينان ص ٣٤٦.

leon gauthier: Ibn Rochd p. 9 - 10. (7)

E. Renan: averroes et l, averroisme p. \$4. ( ٤) و راجع الدراسة التفصيلية عن نكبة هذا الفيلسوف وذلك في كتابنا : تجديد في الملاهب الفلسفية و الكلامية ، الفصل الأول ن الباب الثالث من ص ١٥٧ إلى ص ١٦٩. ( دار المارث، بالقاهرة) ( م ٤ – النزعة المقلية )

# الفصىل الثبانى

#### ابئى رشد وثقافة عصره

ويتضمن هذا الفصل الموضوعات والعناصر الآتية :

أولا : اشتغاله بالطب

- ه اهمامه بالطب إدخال الطب في عجال الفلسفة
- كتبه فى مجال الطب . العلاقة بين الطب و العلم الطبيعى
   موضوع صناعة الطب . تفسير مصدر حركة الجسم
  - - ابن رشد بن أوسطو و جالينوس

#### ثانيا : شرحه لأرسطو :

- أنواع الشروح [أكبر أوسط تلخيص]
  - أعجاب ابن رشد بأرسطو
  - ه أهمية شروح ابن ر شد وتعبيرها عن فلسفته

#### ثالثا: رده على ابن سينا والغزانى :

- \* ضرورة التميز بين منعب أرسطو وبين فهم ابن سينا لهذا الملهب:
  - تخليص فلسفة أرسطو من العناصر الدخيلة عليها ،
    - لاينبغي أن ننكر فضل الفلسفة والفلاسفة .
  - تصريح الغز إلى بالحكمة في غير كتب البرهان يعد خطأ ،

### رابعا : اتجاهه الخاص :

- فقد الطريق الحطابي الإقناعي والطريق الحدلى ع
  - م اللجوء إلى البرهان وتجاوز الطرق غبر اليقينية

و مال ابن رشد إلى علوم الأواثل وكانت له فيها الإمامة دون أهل عصره ، وكان يفزع إلى فتياه فى الفقة مع الحظ الوافر فى الإعراب والآداب والحكمة ،

[ ابن فرحون : الديباج المذهب ص ٢٨٤ ]

## الفصل الثانى

## ابن رشد وثقافة عصره

#### أولا: اشتغاله بالطب:

اشتهر ابن رشد باشتغاله بالطبو تأليفه لكثير من الكتب في هذا المجال وأهمها كتاب الكليات ، وهو الذي يتضمن الأحكام الكلية في ميدان الطب (١) وهو من الكتب التي عرفت تماماً في جامعات العصر الوسيط كموجز في علم الطب حيث كان النظام العربي في الطب لايز ال مستعملا (٢) ، و ذلك بعد أن قام بترجمته يهودي من بادوا يدعي Bonacos وأطلق عليه اسم colliget واو أن هذا الكتاب لم يبلغ المرتبة التي بلغها قانون ابن سينا .

وكان يفزع إلى فتواه فى الطبكما يفزع إلى فتواه فى الفقه ، حتى تولى منصبطبيب يوسف الخاص واحتل المقام الأول بين علماء الأندلس .

The legacy of Islam, sceience and medecine: ۱۲۲ سوم المباد المبا

O'leory: Arabiç thought: الذلكي ص ٣ ه ٣ و ٢٩ ٤ ، أيضاً p. 253 .

وراجع مقالتنا بمجلة الوعى الإسلامى عن و ابن رشد الطبيب الإسلامى و عدد مايو ١٩٧٠ ، الكويت . وراجع أيضاً : قانمة الأب جورج قنواتى الولفات ابن رشد الطبية من ص ٢٣١ إلى ص ٢٤٦ ، وذلك فى الكتاب الذى أعده الأب قنواتى بمناسبة مرور ثمانية قرون على وماة أبي رشد .

ولم يخرج ابن رشد الطب عن مجال الفلسفة ، إذ العصر الذي عاش فيه كان عصر إدخال للعلوم كلها في مجال الفلسفة التي كانت در اسة شاملة للوجود ككل بما يشمله من مجالات عديدة ، يعني كل مجال منها بناحية معينة . وهذا هر السبب في أننا نلمح الأنر الفلسفي في طب الأندمين . و فإن معرفة الداء وأسلوب الصلاح مما كان يختلف عندهم بحسب معتقد الطبيب في طبيعة المادة و ما هية النفس و تركيب الحسد و ما إلى ذلك من المسائل الموكولة الآن للفلاسفة دون غرهم ه (۱) . و هذا على النقيض من نظر تنا إلى الطبيب الآن للفلاسفة دون غرهم ه (۱) . و هذا على النقيض من نظر تنا إلى الطبيب و تركيب الأدوية ، و إذا تعرض للمسائل الفلسفية ، فإنه يتعرض لها دون أن توثر في طبه و طريقة معالحته للمرضى ، أى أن الطبيب عا هو طبيب أن يتجنب أى ضرب من المذاهب (۲) .

ولم يدرس ابن رشد الطب إلا كشى كلى . وهذا واضح من عنوان كتابه ، أى أنه در ش جميع أنواع الأمراض دراسة عامة دون أن يتطرق إلى التفاصيل الفرعية . فبقى إذن وصف عرض من الأعراض على وجه

<sup>(</sup>١) تاريخ المذااهب الفلسفية لسنتلانا ص ٥٥ ٤ - ٧٥ ٤ . وإذا كان جالينوس طبيها فإنه قد اشتغل بالفلسفة كثيراً . فابن جلجل الأندلسي يقول : « وكان جالينوس هذا عالماً بطريق البرهان خطيباً . ورد على كثير من القدماء واقض السوفسطائية وألف في المنطق كتاب البرهان (طبقات الأطبه و الحكاء ص ٤٧ - ٣٤ تحقيق فؤاد سيد - القاهرة ) . بل له كتاب عنوانه « في أن الطبيب الفاضل يجب أن يكون فيلسوفاً » ( تاريخ الصيدلة والعقاقير في العهد القديم والعصر الوسيط للأب جورج شحاته قنواتي ص ١١١ ) ، وأيضاً : (الفهرست لابن النديم ص ١٩٤) و ثقافته الفلسفية كانت تغلب عليه في بعض الأحيان و تؤدى به إلى بعض الاستنتاجات المنطقية ( تاريخ الصيدلة والعقاقير ص ١١٣ ) . وبوجه عام يمكن القول بأن الفلسفة والطب اجتمعا واتحدا عند جالينوس ( الدكتور نجيب بلدى - تهيداً لتاريخ مدرسة الإسكنيدرية ص ٤٢ ) . فكان يبحث في مشكلات الفلسفة . وغالباً ما يتم موقفه بالشك . فثلا حين أخذ الفلاسفة يبحثون عن القوة الى تعطى النف و وجودها ، و تعطى الصورة و الحركة التي تظهر في الموجودات ، فإن جالينوس قد سمى هذه النوة بالخالق ، ولكنه شك هل هي الإله أو غيره ( تهافت المهافت ص ٥٥ ) . قد سمى هذه النوة بالخالف ، وليضاً : مدخل إلى دراسة قد سمى هذه النوة بالخالف ، ولكنه شك هل هي الإله أو غيره ( تهافت المهافت ص ٥٥ ) . الطب التجريبي الملود بر نار - الترجمة العربية ص ٢٣ ) ، وأيضاً : مدخل إلى دراسة الطب التجريبي الملود بر نار - الترجمة العربية ص ٢٣ ) . وايضاً : مدخل إلى دراسة الطب التجريبي الملود بر نار - الترجمة العربية ص ٢٣ ٢ . ٢٠ و مود المعالية المنار المهافية العربية ص ٢٣ ٢ . ٢٠ و مود المنار القورة المنار المنار

خاص: فأوصى صديقه أبا مروان عبد الملك بن زهر وهو من كبار أطباء عصره، أن يضع كتاباً في الأمور الجزئية لتكون جملة كتابهما كتاباً شاملا في صناعة الطب. يقول ابن رشد: وفن وقع له هذا الكتاب والكليات وون هذا الجزء واجب عليه أن ينظر بعد ذلك في الكنانيش وأو فق الكنانيش والكنانيش له الكتاب الملقب وبالتيسير والذي ألفه في زماننا هذا أبو مروان، ابن زهر وهذا الكتاب سألته أنا إياه وانتسخته فكان ذلك سبيلا إلى خروجه وهو كما قلنا كتاب الأقاويل الجزئية التي قيلت فيه ، شديدة المطابقة للأقاويل الكلية والا أنه شرح هنالك مع العلاج العلامات ، وأعطى الأسباب على عادة أصحاب الكنانيش و ولاحاجة لمن يقرأ كتابنا هذا إلى ذلك ، بل يكفيه من ذلك مجرد العلاج وبالجملة من تحصل له ما كتبناه من الأقاويل الكلية يمكنه أن يقف على الصواب والحملة من تحصل له ما كتبناه من الأقاويل الكلية يمكنه أن يقف على الصواب والحملة من مداواة أصحاب الكنانيش في تفسير العلاج والتركيب (۱) .

ويبدأ ابن رشد بتقرير موضوع صناعة الطب ، فيقول : 1 إن صناعة الطب صناعة فاعلة عن مبادئ صادقة يلتمس بها حفظ بدن الإنسان وإبطال المرض ، وذلك بأقصى ما يمكن في واحد واحد من الأبدان ، فإن هذه الصناعة ليست غايبها أن تبرئ ولابد ، بل أن تفعل ما يجب بالمقدار الذي يجب وفي الوقت الذي يجب ثم تنتظر حصول غايبها يه (٢) .

ثم يبين لنا الموضوعات التي تشملها هذه الصناعة فيقول: وولما كانت الصنائع الفاعلة بما هي صنائع فاعلة تشتمل على ثلاثة أشياء: أحدها معرفة

<sup>(</sup>۱) كتاب الكليات في العلب ص ۲۳۰. وقد ذكر ابن زهر نفسه أنه مأمور في تأليفه . ( كشف الغنون عن أساى الكتب لحاجى و الفنون عليقة مجلد ۲ ص ۲۰۰ ) ويرى المؤرخون أن هذا الكتاب قد اشهر شهرة كبيرة . فالمقرى مثلا يقول : « و أما كتب الطب ، فالمشهور بأيدى الناس الآن في المغرب ، وقد سار أيضاً في المشرق لنبله ، كتاب التيسير لعبد الملك بن أبي العلاء ابن زهر ( نفح العليب ج ۲ ص ۱۳۷ ) . وقد ترجم هذا الكتاب إلى اللاتينية تحت إسم Theisir ابن زهر ( نفح العليب ج ۲ ص ۱۳۷ ) . وقد ترجم هذا الكتاب إلى اللاتينية تحت إسم عبارافيكوس The legacy of Islam p. 339 ) ۱۲۸۸ ( The legacy of Islam p. 339 ) .

موضوعاتها ، والثانى معرفة الغايات المطلوب تحصيلها فى تلك الموضوعات، والثالث معرفة الآلات التى بها تلك الغايات فى تلك الموضوعات ، انقسمت باضطرار صناعة الطب إلى هذه الأقسام الثلاثة ، (١) ه

ففى القسم الأول يعرض ابن رشد للأعضاء التى يتركب منها بدن الإنسان ، وهذا موضوع كتاب التشريح الذى ضمنه عشر مسائل .

وفى القسم الثانى يبين لنا أنه لما كانت الغاية المطلوبة من معرفة أعضاء الإنسان هي حفظ الصحة وإزالة المرض فإن هذا القسم قدإنقسم إلى قسمين: قسم يعرف فيه ماهي المصحة لحميع ما به تتقدم ، وهي الأسباب الأربعة الى هي العنصر والصورة والفاعل والغاية وجميع لواحقها . والقسم الثاني يعرف فيه ما هو المرض أيضاً بحميع أسبابه ولواحقه دولما كانت غاية الطبيب ليست مجرد معرفة ماهية الصحة والمرض اتقسم هذان الحزءان إلى جزأين ليست مجرد معرفة ماهية الصحة والمرض اتقسم هذان الحزءان إلى جزأين الحرين : أحدهما يعرف فيه كيف تحفظ الصحة ، والثاني كيف يبطل المرض ، ويعرض ابن رشد لهذين الحزأين في قسمين كبيرين من كتابه، وهما كتاب الصحة وكتاب المرض ، وضمنها مسائل عديدة لايتسع المحال للكرها .

وفى القسم الثالث يبين لنا أن الطبيب لابد له من معرفة العلامات الصحة والمرضية (٢) .

فصناعة الطبقد انقسمت إلى سبعة أجزاء ، يعرض لها ابن رشد بالتفصيل . فيذكر في الجزء الأول أعضاء الإنسان التي شوهدت بالحس ، ويعرف في القسم الثاني الصحة و أنواعها ولواحقها ، وانثالث المرض بأنواعه وأعراضه ، والرابع العلامات الصحية والمرضية ، والحامس الآلات وهي الأغذية والأدوية ، والسادس الوجه في حفظ الصحة ، والسابع الحيلة في إذالة المرض (٣) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص٧.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٧ ، و أيضاً : المعتبر في الحكمة للبندادي ج ٢ ص ٢٢٢ – ٢٢٢.

<sup>(</sup> ٣ ) الكليات في الطب ص ٧ .

وقد تناول ابن رشد بالدراسة العلاقة بين الطب والعلم الطبيعي ، فذهب إلى أن الطب صناعة تو خد مبادئها من العلم الطبيعي . ولكن العلم الطبيعي نظرى والطب على (١) ، وإذا تكلمنا في شي مشترك للعلمين ، فذلك بأن يكون من جهتين . فإذا كان صاحب العلم الطبيعي ينظر في الصحة والمرض من حيث هما من أجناس الموجودات الطبيعية ، فإن الطبيب ينظر إليهما من حيث إنه المحفظ أحدهما ويبطل الآخر ، أي يبقى على الصحة ويزيل المرض (٢) .

وينبغى أن تعلم أن صاحب العلم الطبيعى يشارك الطبيب إذا كان بدن الإنسان أحد أجزاء موضوعات صاحب العلم الطبيعى . لكن يفترقان بأن هذا ينظر فى الصحة و المرض من حيث هى أحد الموجودات الطبيعية ، وينظر الطبيب فهما من حيث يروم حفظ هذه وإزالة تلك ۽ (٣) .

نهناك إذن علاقة بين العلم الطبيعي والطب، إذ أن الصناعات الى تتسلم عنها صناعة الطب كثيراً من مبادئها بعضها نظرية وهي العلم الطبيعي، وبعضها عملية وهذه منها صناعة الطب التجريبية ، ومنها صناعة التشريح. أما صناعة الطب من حيث هي شي عملي ، فإنه يستفاد منها معرفة قوى وخصائص أكثر الأدوية ، وذلك لأن الذي يلرك منها بالقياس شي نزر بسيط لايكفي في تكامل وجود هذه الصناعة . فإذن الصناعة الطبية القياسية تقتصر على أسباب ما أو جدته الطريقة التجريبية (٤) ؛ أي أنه كلما كان ذهن الطبيب في العلوم الطبيعية أنفذ ورياضته بها أكثر كان على القياس ذهن الطبيب في العلوم الطبيعية أنفذ ورياضته بها أكثر كان على القياس والاستخراجات الطبية أقدر (٥) . و بذلك يتكون من مبادئ العلم الطبيعي

<sup>(</sup>١) تهافت التهافت ص ١٢١.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ١٢١ .

<sup>(</sup> ٣ ) الكليات في الطب ص ٨.

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق ص ٧ .

<sup>( • )</sup> المعتبر في الحكة ج ٢ ص ٣٢ .

ومن مبادئ صناعة الطب التجريبية ، ومنها التشريح ، صناعة الطب. فلابد إذن من معرفة الكليات التي تحتوى عليها هذه الصناعة ، يضاف إليها طول المزاولة . « وحينئذ يمكن أن يوجدها – الكليات – فى المواد » . فإدا زاول الإنسان أعمال هذه الصناعة حصلت له مقدمات تجريبية يقدر بها أن يوجد تلك الكليات فى المواد (۱) . فلابد إذن من العلم مع التجربة « لأنه ليس يكتفى فى هذه الصناعة بالعلم دون التجربة ولا بالتجربة دون العلم » (۲)، ولذلك كان من شرط الطبيب أن يكون مع قيامه على علم الطب مزاولاً لأعماله (۲) .

وسنبين فيها يلى رأياً لابن رشد يختص بتفسيره لمصدر حركة الحسم، ويوضح لنا نزعته الأرسطية ، وعدم تردده فى تأييد أرسطو على جالينوس (١) .

فهو يلهب إلى أن المحرك الأقصى للحيوان لا يمكن أن يكون جسها أصلا، ومرد ذلك أنه قد تبين في العلم الطبيعي أن كل متحرك له محرك، وأن المحرك إذا كان جسماً فإنه إنما يحرك بأن يتحرك، فلذلك ما يحتاج المحرك إذا كان جسما إلى محرك آخر. فإن كان هذا أيضاً جسما مر الأمر إلى غير نهاية، أو يكون هاهنا محرك يحرك لا بأن يتحرك، وذلك بأن لا يكون جسما. وعلى ذلك ينهي ابن وشد إلى القول بوجود قوة نفسائية، ولتكن هذه القوة هي القوة المخيلة إذا اقترنت إليها النزوعية. فإذا تقرر هذا لا بن رشد انتقلي إلى القول بأن جسما فلابد

<sup>(</sup>١) الكليات في العلب ص ١.

<sup>(</sup> ٢ ) شرح أرجوزة ابن سينا في العلب لا بن رشد ــ مخطوط ص ٢٦ .

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ٢٨ .

E. Renan: Averroes p.63, and: Thelegacy of Islam P.340. ( ٤ ) وقد عرف ابن رشد جالينوس هذا معرفة تامة ، إذ قام بشرح و تلخيص كثير من كتبه وهذه الكتب مبسوطة في قائمة رينان ص ٧٥ ، ٧٧ ، وقائمة أبن أبي أصيبة في ملحق كتاب رينان ص ٣٤٠ وقائمة اللهبي ص ٣٤٠ .

أن يكون المتحرك الأول عنه جسا حتى يكون هذا الحسم كالهيولى بالنسبة للمحرك الذى هو الصورة . وذلك لأنه لايمكن أن يكون المحرك الأقصى للحيوان فى غير هيولى . فماهى إذن طبيعة هذا الحسم ؟

إنه الحرارة الغريزية التي في أبدان الحيوان .ولذلك متى بردت الأعضاء بطلت حركتها .وإذا كان جالينوس يرى أن ينبوع هذه الحرارة هو الدماغ، وأنها تنبث منه في الأعصاب إلى جميع البدن (١) ، أي أن مركز الإدراك الحسى والحركة والفكر في اللماع لاختلال تلك الأفعال بكل ما يصيب الدماغ من ألم (٢) ، فإن ابن رشد يذهب إلى أن هذا الدماغ خادم في هذا الفعل للقلب على جهة خدمة الحواس ، أي أنه يعلمها ،وأن هذه الحرارة بنبوعها القلب (٢) .

غابن رشد ينحاز إلى رأى أرسطو لاجالينوس ويقول بمذهب الفيلسوف الذي يعد القلب عضوا أصليا ، ومصدراً لجميع و ظائف الحياة الحيوانية (٤). وهو يو الد رأيه بقوله: وإنه يظهر أن الماضي في حين مشيته تنتشر في بدنه حرارة لم تكن قبل. والعضو الذي من شأنه أن تنتشر منه الحرارة في جميع البدنه والقلب لاشك فيه. ولذلك مني طرأ على الإنسان شي يفزعه و انقبضت الحرارة الغريزية إلى القلب ارتعشت ساقاه حتى إنه ربما سقطولم يقدران يتحرك و (٥). فالقوة المدبرة إذن في هذه الحرارة ، وهي التي تقدر هذه الحرارة في الكمية والكيفية ، هي في القلب ضرورة .

فركز الإدراك الحسى الحرارة الغريزية التي في القلب بذاتها ؟ وفي سائر

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٦.

<sup>(</sup> ٢ ) تاريخ المداهب الفلسفية لسنتلانا ج ٢ ص ١٩١ .

<sup>(</sup> ٣ ) الكليات في الطب ص ٣٦ .

E. Renan : Averoes ct l'Averroisme p. 63 ( ; )

<sup>(</sup> ه ) الكليات في الطب س ٣٦ .

الأعضاء بما يصل إليها من الشرايين النابتة من القلب . و عمل الدماغ تعديل هذه الحرارة الغريزية في آلة الحس . والسبب في ذلك أن القوة لا يمكنها أن تلرك الأشياء الحارجة عن الاعتدال، وذلك حتى بمكنها أن تدرك الأطراك الحارجة عنها . وهذه هي حال اللحم : «ولذلك كلما كان اللحم أعدل كان أكثر حساً ، كما نشاهد ذلك في حس باطن الكف . والعصب بعيد مزاجه عن مزاج المتوسط . ولذلك كان حسه عسيراً ، إذ كان بارداً يابساً ، (۱) ، . و بناء على هذا فالدماغ ليس هو ينبوع هذه الحاسة .

تنهى من هذا إلى القول بأن ابن رشد إذا كان فى آرائه الطبية يؤيد أرسطو فى النظر إلى أن كل متحرك له محرك ، وأن حركة المادة لابد أن تأتى عن شى غير مادى ، وإلا لزم الدور والتسلسل ، وحتى تكون المادة بالنسبة للشي غير المادى كالهيولى بالنسبة للصورة ، فإن هذه الآراء صادرة عن أسس فلسفية على اعتبار أن كل سبب فله مسبب. فهو لم ينظر إلى علم الطب نظرته إلى أى شى عارض لا يخضع لأسباب محددة محصورة ، بل ينظر إليه على أن له عللا موجبة لوجوده . وبدون هذه العلل لا يمكن أن نعرف عنه شيئاً . « فنحن نعلم الشي علماً حقيقياً فى الغاية مي علمنا الشي لا لأمر عارض ، بل مي علمناه بالعلة الموجبة لوجوده ، وعلمنا أنها علته وأنه لا يمكن أن يوجد دون تلك العلة ، (٧) .

وإذا كان ابن رشد قد درس مسائل الطب من جهة أنها مسائل كلية، فليس معنى هذا أنه أهمل المسائل الحزئية ، بل إنه حاول أن يرد الحزء إلى الكل ، وهو الذى يعتبر فى نظره شيئاً ثابتاً يقينياً يقوم البرهان عليه: و فإن البرهان ليس يقوم على الأشياء الحزئية من حيث هى جزئية ، وإنما يقوم على

<sup>(</sup>١) تلخيص كتاب النفس لابن رشد ، ص ٤٩ -- ٤٩ .

<sup>(</sup> ۲ ) تلخيص كتاب البرهان لابن رشد مخطوط ص ۱۷٦ .

طبيعة المشترك الكلية (١) . فهو هنا لاينظر إلى الحزئى بما هو جزئى ، بل ينظر إلى الطبيعة الكلية السارية فى تلك الأشياء الكثيرة الحزئية . ومتى نظر إليها استطاع الوصول إلى البرهان واليقين . « فالطبيب ليس يعطى شفاء هذه العين المشار إليها ، وإنما يعطى شفاء العين المطلاق » (٢) .

( ١ ) المصدر السابق ص ١٨٧ .

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٢٧٨ ،.

#### ثانياً: شرحه لأرسطو

حصر ابن رشد جهده إلى حدكبير فى أرسطو ، فتناول كل ما استطاع أن يحصل عليه من مؤلفات هذا الفبلسوف و ذلك ليتسنى له شرحها وتلخيصها (١) .

ولما كان ابن رشد لا يعرف اللغة اليونانية (٢)، فإنه رجع إلى الترجمات التي قام بها بعض المترجمين الأفلداذ كحنين بن إسحق و إسحق بن حنين و بحي بن عدى و أبو بشر متى ، وراح يقابل بين هذه الترجمات (٣). وكان هدفه من ذلك اختيار أصحها حتى لا يقع فى أخطاء بعض المترجمين ، و يصفى أقوال أرسطو مما شابها من عناصر أفلوطينية (٤) .

وقد شرح ابن رشد أرسطو ثلاثة أنواع من الشروح: الشرح الأكبر والشرح الأوسط والتلخيصات (٥) ،

ففى الشرح الأكبر شرح كتب أرسطو شرحاً مطولا :وفى الشرح الأوسط شرحها شرحها موجزاً (٦) ، هم موجزاً (٦) ،

ويذهب البعص إلى أن ابن رشد لم يؤلف شروحه الكبرى إلا بعد أن قام بشروحه الوسطى . فهو يقول فى آخر شرحه الأكبر للطبيعيات : لقد قمت فى شبابى بشرح آخر أقصر منه ، بالإضافة إلى أنه كان كثيراً ما يعد فى

Gauthicr: La philosophie musulmane d. 72.

<sup>(</sup> ١ ) تاريخ الفلسفة في الإسلام ص ٧٩٥، وأيضاً :

E. Renan: Averroes p. 56, and: munk: melanges p. 431. (Y)

<sup>(</sup>٣) مقدمة موريس بويج لتحقيق كتاب تفسر ما بعد الطبيعة ج ١ ص ١٣ رأيضاً :

E. Renan : averroes p. 57.

و أيضاً تتمة صوان الحكمة لظهير الدين البيهةي ص ٣ .

<sup>(</sup> ٤ ) تاريخ الفلسفة العربية ج ٢ ص ٣٨٩ ، دائرة المعارف للبستاني مجلد ٣ ، مادة أبن رشد ، ص ٩٣ – ١٠٣ و أيضاً مقالة و دور النضج في تاريخ الفلسفة الإسلامية للدكتور عر فروخ ج ٤ ، مجلد ٣ ، سنة ١٩٥١ من مجلة الحبيع العلمي العربي بدمشق .

E. Renan: Averroes p. 62, and: munk: melangesp. 431. ( o )

<sup>(</sup> ٦ ) فرح أنطون : ابن رشد وفلسفته ص ٢٨ ٥٠

شروحه الوسطى بتأليف ما هو أوسع منها (١) .

و بذهب كافة المؤرخين و المؤلفين إلى أن الشرح الأكبر خاص بابن رشد و أن الفلاسفة الذين ظهروا قبله لم يستعملوا من الشرح غير التلخيص ، و ذلك كالفار ابى و ابن سينا اللذين كانا يمز جان نصوص أرسطو بشروحهما (٢)

ففى الشرح الأكبريتناول ابن رشدكل فقرة من فقرات أرسطو ويوردها كاملة ويوضحها جزءاً جزءاً (٢) . وتسرد المناقشات النظرية على هيئة استطرادات. ويقسم كلكتاب إلى مباحث والمباحث إلى فصول، والفصول إلى فقرات أو عبارات . فهو لا يكتب الشرح أو التفسير إلا بعد إيراد نص أرسطو. وبللك يتميز النص تميزاً تاماً عن الشرح أوالتفسير . وقد يكون ابن رشد قد تأثر في مهجه هذا بمفسرى القرآن ، فهم يوردون النص مستقلا، ثم يفسرونه و يعلقون عليه بعد ذلك . (راجع الشكل رقم ١) .

وفى الشرح الأوسط يورد نص كل فقرة بكاماتها الأولى فقط ، ثم يشرح الباتى دون أن يميز بين ما هو خاص به وما هو خاص بأرسطو (٤) . فهويد كر النص جميزاً بكلمة قال dixit ، وهو يعنى بذلك أرسطو ، وإذا كان ابن رشد يأنى بكثير من الأمثلة من عنده إلا أنه لايزال متتبعاً النص الأصلى ومتقداً به ن

E. Renan: Averroes p. 64, and: munk: melanges (1) p. 413.

ويرى الذكتور أحمد فؤاد الأهوانى أن ما يؤكده رينان غير صحيح ودليل هذا أن ابن رشد يقول فى تلخيص كتاب النفس ص ٥٠ و و هذاكله قد بينته فى شرحى لكتاب أرسطو فى النفس . فن أحب أن يقف على حقيقة رأيى فى هذه المسألة فعليه بذلك الكتاب » . وهذا دليل على أن ابن رشد كتب الشرح قبل التلخص . فتحقيق القول هو أن ابن وشد لم يكتب الشروح والتلخيصات في زمان واحد فقد يكون أحدها قبل الآخر أو بعدم (تلخيص كتاب النفس - المقدمة ص ١٢) .

Renan: Averroes p. 62-63.

E. Brehier: La philosophie de Moyen Age p. 225. (γ)

<sup>(</sup>٤) مقدمة موريس بويج لكتاب تفسير ما بعد الطبيعة ص ١٧. وأيضاً : كتابنا وتجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية و س ١٧٣ وما بعدها .

و في التلخيص يتكلم ابن رشد باسمه الخاص دائمًا دون أن يعرض مذهب أرسطو بنصه بل مضيفاً حاذفاً . وهو يبحث في كتبه الأخرى عما يكمل به فكرته. فيقول مثلا. في السماع الطبيعي : ق إن حد الحركة ، وإن كان فهمه عسراً ، وعلى ما يقوله أرسطو ، فهو من الحدود المعطاة بإحدى الطريقين المعدودين في أنالوطيقي الثانية ، أعنى طريق القسمة أو طريق التركيب، (١). ويقول في تلخيص كتاب النفس : ﴿ إِنَّهُ قَالَ تُبِّنَ ني الأولى من السماع أن جميع الأجسام الكائنة الفاسدة مركبة من هيولى و صورة ، وأنه ليس ولا واحد منهما جسما ، وإن كان بمجموعهما يوجد الحسم ، (٢) . ويقول في نفس الكتاب : ( و تبين مع هذا في السماء والعالم أن الأجسام التي توجد صورها في المادة الأولى وجوداً أولاولا عكن أن تتعرى منها المادة وهي الأجسام البسيطة هي أربعة : النار والهواء والماء والأرض، (٣) ، ويقول في نفس الكتاب : ﴿ وَتَبِّنَ أَيْضًا فِي كَتَابِ الكون والفساد من أمر هذه البسائط أنها أسطقسات ساثر الأجسام المتشابهة الأجزاء ، وأن تولدها عنها إنما يكون على جهة الاختلاط والمزاج ، وأن الفاعل الأقصى لهذا الاختلاط والمزاج على فظام ودور محدود هي الأجرام السماوية ، (؛) . ويقول في نفس الكتاب : ﴿ وَتَبُّنُ أَيْضًا فَي الرابعة من لملآثار العلوية أن الاختلاط الحقيقي والمزاج في جميع الأجسام التشابهة الأجزاء التي توجد في الماء والأرض إنما يكون بالطبخ ، (٠). ويقول في نفس الكتاب : ، و تبين بهذا كله في كتاب الحيوان أن أنواع

<sup>(</sup> ۱ ) تلخيص الساع الطبيعي لابن رشد ص ۲۱ .

۲) تلخيص كتاب النفس ص ٣ - ٤.

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ه .

<sup>( ؛ )</sup> المصدر السابق ص ٩ .

<sup>(</sup> ه ) المصدر السابق ص ٩ .

(٣) شرح موجز (تاخيص) المزج بين النص والشرح والرجوع إلى كتب أخرى الفيلسوف أرسطو . (۲) يذكر نص الفقرة يكلمانها الأولى فقط تم يبدأ شرح الفقرة كلها : أو شكل رقم [ ] أنواع الشروح (۱) شرح آمیر ید کو نص کل فقرة لارسطو م بیدا الشرح

النركيبات ثلاثة: فأدلها التركيب الذى يكون من وجود الأجسام اليسائط في المادة الأولى التي هي غير مصورة بالذات. والثاني التركيب الذي يكون عن هذه البسائط وهي الأجسام المتشابهة الأجزاء والثالث تركيب الأعضاء الآلية وهي أتم ما يكون وجوداً في الحيوان الكامل كالقلب والكبد (1):

وهو يحدف من تلاخيصه الأقاويل الجدلية ويقتصر على ذكر الأقاويل العلمية فيقول مثلا: « فلنبدأ بأول كتاب من كتبه وهو المعروف بالسياع الطبيعي ، ونلخص ما في مقاله مقالة منه من الأقاويل العلمية بعد أن تحدف أيضاً منها الأقاويل الجدليه ، لأنها إنما كان مضطراً إليها عندهم في الفحص عن المطالب الفلسفية ، قبل أن يوقع عليها بالأقاويل العلمية ، فأما أنه أو قع عليها ، فلا يدخل لها في التعليم إلا على جهة الارتياض (٢) .

وهذه التلاخيص تعبر إلى حد كبير عن الفكر الحقيقي لابن رشد ، فهو الناقش فيها حد كما سيتبن بعد الأفكار المختلفة للفلاسفة الإسلاميين كالفار ابي وابن اسينا ، ويشير أيضاً إلى تفاسير الشراح من اليونان من تلامذة أرسطو كالإسكندو الأفرو ديسي و وامسطيوس و فاو فر اسطس (٣) ، أي أن صفة التأليف في تلاخيصه تبدو ظاهرة أكثر مما هو الحال في شروحه الكبرى والوسطي ، إذ أنه يتحلل من نص أرسطوو يتحدث بنفسه ، وهو لايتابع النص الأصلي بل يجمله أو يوسعه بعبارة من عندة ، و ذلك لا يعيننا على بيان حقيقة الترجمة الأصلية ، فالتلخيص إذن عبارة عن تلخيص المعنى وكتابته على لسان الملخص ، لذلك نجد فيه بعض الشواهد من عنده ،

<sup>(</sup>١) للصدر السابق ص ٩.

<sup>(</sup>٢) تلخيص الساع العليمي س ٢ .

<sup>(</sup>٣) تاريخ المذاهب الفلسفية لسنتلانا ، مجلد ١ ، ص ٣٠٩ – ٣١٠ وأيضاً :

Dr. A. F. El. Ehwany: Islamic philosophy p. 124.

فابن رشد قد قام إذن بشرح كتب أرسطو ثلاثة أنواع من الشروح: مطول ووسيط وموجز أو تلخيص (١) ، وهذا النظام يتمشى مع النظام الذى كان متبعاً فى الجامعات الإسلامية ، فالشرح الأصغر يدرس فى العام الأول وهو عبارة عن خلاصة موجزة للمبتدئين ، والشرح الأوسط يدرس فى العام الثانى ، والشرح الأكبر يدرس فى العام الثانى ، والشرح الأكبر يدرس فى العام الثالث ، أى على حسب التدرج فى الصعوبة (٢) .

وبهذه الشروح التى قام بها ابن رشد أصبح يسمى باسم الشارخ(٣)، وقدكان لشروحه شأنعظيم فى ترويج فلسفة العلم الأول فى الأوساط الفلسفية واللاهوتيه وخاصة فى الغرب (٤)، إذ هو صاحب الفضل فيها عرفته معاهد

Radhakrishnan: History of philosophy vol. 2 p. 144

<sup>(</sup>۱) ويلهب عبد الواحد المراكثي إلى أن لابن رشد نوعين من الشروح. فيقول: ووقد رأيت أنا لأب الوليد هذا تلخيص كتب الحكيم في جزء واحد في نحو مائة و خمسين ورقة ، ترجمة بكتاب الجوامع رخمس فيه كتاب سمع الكيان والساء والعالم والكون والفساد والآثار العلوية والحس والمحسوس ، ثم لحصها بعد ذلك وشرح غامضها في كتاب مبسوط في أربعة أجزاء (المعجم من ٢٤٣. وقد ذهب الدكتور أحمد فؤاد الأهواني إلى هذا الرأى وذلك حين قيامه بتحقيق كتاب النفس لابن رشد . فهو يذهب إلى أن ابن رشد لم يشرح أرسطو إلا نوعين من الشروح وأن إسم الجوامع فهو من جمع كتب أرسطو ، لا جمع آرائه وتلخيصها . وعلى ذلك قد يرادف نغظ الجوامع ما نسميه اليوم و المجموع و أى الكتاب الذي يجمع بين دفتيه عدة كتب . وعلى ذلك تد يركون ابن رشد قد كتب ثلاثة أفواع من الشروح : تلخيص ثم تعديله هذا التلخيص ثم تفسير أر يكون ابن رشد قد كتب ثلاثة أفواع من الشروح : تلخيص كتاب النفس ص ١٥ - ١٠) . همسمح فيه بعض الآراء - ( مقدمة الذكتور الأهواني لتلخيص كتاب النفس ص ١٥ - ١٠) . ويبلو أنه لكي نصدر حكمًا حول هذه المسألة ، لابد من العناية بنشر ما هو موجود باللغات العبرية واللاتينية حتى يديننا هذا على معرفة أى القولين أقرب إلى الحقيقة .

<sup>(</sup> ٢ ) دائرة المعارف الإسلامية - مادة ابن رشد ، مجلد ١ ، عدد ٣ ، ص ١٦٨ .

E. Brehier: La philosophie do Moyen Age p. 225, (r) and: Quadri: La philosophie Arabe p. 149, and: H. O. Taylor: The Mediaeval Mind, Vol. 2 p. 419-420.

<sup>( ؛ )</sup> دائرة المعارف للبستاني - مادة ابن رشد ، ص ٩٣ – ٢٠٠ ، وأيضاً :

الدرس فى أوربا النصرانية من كتابات أرسطو (١) ،حتى إن شروحه قد انتشرت بين رجال الدين رغم أنهم كانوا يرون فى مذهبه خطراً يهدد العقيدة (٢) .

ويبدي ابن رشد إعجابه بأرسطو ، بل إنه فضله على جميع الفلاسفة الذين سبقوه والذين أتوا بعده (٣) فهو يقول في مقدمة كتاب الطبيعيات: ومؤلف هذا الكتاب أكثر الناس عقلا ، وهو الذي ألف في علوم المنطق والطبيعيات وما بعد الطبيعة ، وأكملها ، وسبب قولي هذا أن جميع الكتب التي ألفت قبل مجيئ أرسطوفي هذه العلوم لانستحق التحدث عنها ، (٤) ، ويقول في تلخيصه لكتاب الحيوان : نحمد الله كثيراً على اختياره ذلك الرجل للكمال ، فوضعه في أسمى درجات الفضل البشرى ، والتي لم يستطع أن يصل إليها أي رجل في أي عصر ، فأرسطوهو الذي أشار إليه الله تعالى يصل إليها أله يؤتيه من يشاء (٥) .

بيد أن هذا الإعجاب لم يكن منه مجرد شعور فحسب ، بل كان صادر عن عقيدة ، فهو يطبق هذا الإعجاب على كثير من آرائه الفلسفة ، فيتأثر بأرسطو ويرى أنه لم يكن مخطئاً لأنه أنبع المنهج البرهاني (١) . وسيتبن حين دراسة مذهبه كيف أن شروحه هذه أصبحت جزءاً لاينفصل عن آرائه الفلسفية ، عيث لا يمكن الحديث عن رأى من آرائه إلا إذا استخلصنا فهما لما و تأويلا من خلال تلاخيصه وشروحه ، فهو يعمد إلى عرض آرائه الحاصة

Dr: O. Amin: Lights on Contemporary Moslem (1) philosophy p. 53.

<sup>(</sup> ٢ ) دائرة المعارف الإسلامية – مادة ابن رشد ، ص ١٦٩ .

M. Allard: Le Rationalisme d'averroes p. 23. (7)

Renan: Averroes p. 60. (1)

Munk: Melanges p. 44t, and: Renan p. 90. (\*)

E.gilson, History of Christian Philosaphy p. 642. (1)

في سياقي شروحه وفي مولفاته التي وضعها بنفسه (۱) ، وهو إذا كان يفسر كتب أرسطو و يعلق عليها ، فإنه يتجاوز التفسير والتعليق و يتطرق إلى بعض القضا باالفلسفية واللاهو تية ولاسيا في معرض رده على الأشاعرة بصفة خاصة والمتكلمين على وجه العموم (۲). وهو إذا كان ينقد رأياً من الآراء فذلك لأنه لايتفق مع فلسفته ومع مبادئ أرسطو وفلسفته التي يويدها تأييداً ظاهراً. فهو يقول في مقدمة تلخيصه لكتاب السماع الطبيعي : « إن قصدنا في هذا القول أن نعمد إلى كتب أرسطو ، فنجر د منها الأقاويل العلمية التي يقتضيها مذهبه ، أعني أو ثقها ، ونحذف ما فيها من مذاهب غيره من القدماء ، إذ كانت قليلة الإقناع وغير نافعة في معرفة مذهبه ، وإنما اعتمدنا نقل هذا الرأى من بين آراء القدماء ، إذ كان قد ظهر للجميع أنه أشد إقناعاً وأثبت حجة . وكان الذي حركنا إلى هذا أن كثيراً من الناس يتعاطون وأثبت حجة . وكان الذي حركنا إلى هذا أن كثيراً من الناس يتعاطون مبياً لخفاء الوقوف على ما نها من حق أوضده ، (۲) .

فابن رشد إذا كان يويد أرسطو ، فإنما يويده إذا كان هذا الرأى صائباً فى نظرة . فعندما يتحدث أرسطو ، مثلاً عن أسباب طول العمر و قصره ، يقول ابن رشد فى تلخيصه و . . . . فقد قلنا فى أسباب طول العمر وقصر ه بحسب رأى أرسطو و بحسب ماتقتضيه الأصول الطبيعية (٤) .

فهو يعرض ويناقش ويحل ثم يؤيد آراءه بمعار فه الخاصة . ومن أمثلة

<sup>(</sup>١) دائرة الممارف الإسلامية ، مجلد ١ – عدد ٩ – الترجمة العربية – مادة أرسطو كتبها دى بور ص ٩١٥ ، بـ أيضاً : تاريخ الفكر الأندلسي لبالنسيا – الترجمة العربية ص٩٥٩ .

<sup>(</sup> ۲ ) دائرة المعارف قلبستانى – مادة ابن وشد ، مجلد ۳ ، ص ۹۲ – ۱۰۳ .

<sup>(</sup> ٣ ) تلخيص كتاب الساع الطبيعي ، ص ٢ . وأيضاً :

Cardinal Mercier: A manual of modern scholastic philosophy p. 392.

<sup>( ؛ )</sup> تلخيص كتاب الحاس و المحسوس ، ص ٢٣٨ - تحقيق الدكتور عبدالا حمن بدوى ضدن كتاب و في النفس ۽ لأر سطو .

ذلك أن أرسطو حين تحدث عن سبب الزلازل في كتابه و الآثار العلوية و وقال إنه و عرض في بعض البلاد أن ربوة من تلك الحزر لم تزل تعلوحتى تصدعت وخرج منها ربيح شديدة أخرجت معها رماداً ، وذلك أنه عرض لتلك البلاد أنها احترقت و (١) . فإن ابن رشد يذهب إلى أن هذا صحيح ، و إذ أن من شاهد الزلزلة الحادثة بقرطبة وجهانها عام ستة ستين وخمسمائة للهجرة وقع الماليقين بذلك لكثرة ماعرض هنالك من الأصوات والدوى : ولم أكن حاضراً بقرطبة ، ولكنى وصلت إليها بعد فسمعت أصواتاً تتقدم حدوث الزلزلة و (١) .

بيد أنه لم يتقيد بالنص لأنه لأرسطو مثلا . فإن النفس البشرية تطالب دائماً باستقلالها ، فإذا ما قيلتها بنص عرفت كيف تفعل بحرية فى تفسير هذا النص . وإذا كان ابن رشد قد شرح أرسطو و تأثر به ، فإنه استطاع أن يقيم مذهباً له (٣) :

وأخيراً فإنه يبدو أن الانجاه السلم في دراسة آراء ابن رشد ونظرياته هو عدم الفصل بين كتاب لأرسطو شرحه أو لحصه ابن رشد وأورد فيه طرفاً من آرائه ونظرياته ، وبين مولف قام بتأليفه كفصل المقال أومناهج الأدلة أوتهافت النهافت ، وإلا فما مغزى إعجاب ابن رشد بأرسطو إلى هذه اللمرجة التي تبينت فيا سبق ؟ فمثلا نجد ابن رشد في تفسيره لما بعد الطبيعة لأرسطو ، وحين بحث رأى أرسطو في مشكله قدم العالم "يتطرق ابن رشد إلى إبراد رأيه في هذه للشكلة ، مبيناً وجة تفضيلة لأرسطو على غيره فيقول: وهذه المسألة هي في غاية الصعوبة و العواصة و نحن نقول في ذلك بحسب

<sup>(</sup>١) تلخيص كتاب الآثار العلوية ، ص ٢ ٥ – ٣٠.

<sup>(</sup> ۲ ) المصدر السابق ص ۲ ه .

E. Renan: averroes p. 83. (7)

قوتنا واستطاعتنا وبحسب المقدمات والأصول التي تقررت لدينا من مذهب هذا الرجل الذي وجدنا مذهبه - كما يقول الإسكندر - أقل المداهب شكوكا ، وأشد مطابقة للوجود، وأكثر ها موافقة له وملاءمة ، وأبعدها عن التناقض (۱) . فمن خلال الشروح والتلاخيص .سنجد فظريات لابن رشد ، أما أن نلجأ إلى القول بأن ابن رشد يعرض نظرياته في كتبه الحاصة أي يعمل لحساب أرسطو، فإن هذه ألدعوى غير جائزة عندى و يجب فضها شكلا وموضوعا ، فإن هذه الاعتقاد السابق في فلسفة ابن رشد بأنه كان يعي فحسب إلى التوفيق بين الشريعة والحكمة ، وعلى هذا تؤول فلسفته كلها بما لا يخرج عن حدود هذا الاعتقاد الهابي في هذا تؤول فلسفته كلها بما لا يحرب عن حدود هذا الاعتقاد الهابي في فلسفة ابن رشد بأنه كلها بما لا يخرج عن حدود هذا الاعتقاد الهابي في فلسفة ابن رشد بأنه كلها بما لا يحرب عن حدود هذا الاعتقاد .

<sup>(</sup>١) تفسير ما بعد الطبيعة لا بن رشد ج ٣]، ص ١٤٩٧ \_ تحقيق الأب موريس بويج - بيروث سنة ١٩٤٨ م .

#### ثالثاً : رده على ابن سينا والغزالى

#### (١) رده على ابن سينا:

تطرق ابن رشد لنقد ابن سينا . وسبب ذلك يرجع إلى أنه پريد تخليص فلسفة أرسطو مما شابها من أفكار دخيلة عليها و تقديمها للعالم الإسلامى خالصة نقية . أى أنه كان يريد أن يقدم للعالم الإسلامى أرسطو خالياً مما شابه من أخطاء الشراح والمفسرين وتأويلاتهم . وهذا هو ما فعله بالنسبة لابن سينا. هذا بالإضافة إلى الحلاف المذهبي بين ابن سينا وابن رشد .

فإذا كان الغزالى قد ظن أنه "رد على فلسفة أرسطو ، قان ابن رشد يجئ ليقرر أن كثيراً من هذا الرد خاطئ لأن الغزالى استند فيه إلى رأى ابن سينا ، إلارأى أرسطو الحقيقى . وهذا يدل على أن ابن سينا لم ينقل رأى أرسطو كما ينبغى أن ينقله ويفهمه (۱) . وفى هذا محاولة للتمييز بين فلسفة أرسطو وبين فلسفة ابن سينا . فإذا نسب اتهام ما إلى الفلسفة فينبغى أن ينسب إلى المصدر الحقيقى الذى كان مبعثاً عليه . وهذا موجه ضد ابن سينا على المحصوص (۲) . ريقول : وإن الأقاويل البرهانية فى كتب القدماء الذين كتبوا فى هذه الأشياء ، ويخاصة فى كتب الحكيم الأولى ، لاما أثبته فى ذلك ابن سينا وغيره محن ينسب إلى الإسلام أن ألفى له شيء من ذلك . فإن ما أثبتوا من هذا العلم هو من جنس الأقاويل الظنية لأنها من مقدمات عامة لاخاصة ، من هذا العلم هو من جنس الأقاويل الظنية لأنها من مقدمات عامة لاخاصة ،

<sup>(</sup>١) مما يدل على أن فهم ابن سينا لنص أرسطو قد يكون مخالفاً أحياناً لمقصده ، إن الشهر ستافه يقول : و وجدت كلمات و فصولا للحكيم أرسطو من كتب متفرقة فنقلتها على الوجه الذى و جدت ، وإن كان فى بعثابها ما يدل على أن رأيه على خلاف ما نقله ثامسطيوس و اعتمده ابن سينا ، . (الملل والنحل الشهرستاني ، ج٢ ، ص ١٣٥ ، طبعة القاهرة).

Duhem: Le système du monde Tome 4 p. 501, and : (7) E. Renan : Averroes p. 89.

<sup>(</sup> ۲ ) تبانت التبافت لابن رشد ، ص ۸۱ .

أن العزالى لم ينظر إلى رأى أرسطو إلا من خلال ابن سينا (١) .

نتهى من هذا إلى القول بأن ابن وشد إذا كان لا يدع فرصة تفوت دون أن بهاجم فيها ابن سينا (٢) سواء فى كتبه الى الفها أو شروحه على أرسطو، إذ أنه لايذكر اراء ابن سينا إلاليد حضها فى الغالب (٣) ، فذلك لكى يقدم لنا الأسباب الحقيقية للأخطاء الى وقع فيها الغزالى . هذا بالإضافة إلى افتراقه عنه فى كثير من النظريات والآراء (٤) . وهذا الخلاف بينهما على جانب كبير من الأهمية حتى يبدو أنه من الصواب القول بأن رد ابن وشد على ابن سينا لايقل أهمية عن وده على الغزالى .

# (٢) رده على الغزالى:

من الأحداث الهامة فى تاريخ الفكر الإسلامى ، والتى تجلى فيها الصراع بين الفلسفة والدين ، مسألة الحلاف بين الغزالى وابن رشد . إذ انتهى الأول إلى إعلان كفر الفلاسفة ، وأرجع ذلك إلى تأثرهم بفلاسفة اليونان (ه) ،

وينادى الغزالى بتكفير كل من يغير الظاهر بغير برهان قاطع كالذى ينكر حشر الأجساد وينكر العقوبات الحسية فى الآخرة بظنون و أوهام و استبعادات بغير برهان قاطع. إذ لابرهان على استحالة رد الأرواح إلى الأحياء، وذكر

<sup>(</sup>١) الممدر السابق ص ٦٧.

<sup>(</sup> ٢ ) تاريخ الفلسفة في الإسلام لدى بور ، ص ٢٦٩ .

E. Renan: Averroes et l'averroisme p. 58-59.

<sup>( ؛ )</sup> بل إن الأمر لا يقتصر على النظريات فحسب . فإن دقة ابن رشد و محاولة كشفه عن كل صغيرة وكبيرة في الأخطاء التي وقع فيها ابن سينا ، و اهتمامه بالرجوع إلى أرسطو مباشرة جعله يهتم بالرد على ابن سينا في المواضع الجزئية .

<sup>(</sup> o ) تهافت الفلاسفة ص ٦٠ ومن أمثلة الحكم على الفلاسفة من خلال هذا الأطار الديني المبالغ فيه قول القائل: وفلما جال أرسطو برأيه غير مستند إلى كتاب منز ل و لا إلى قول نبى مرسل ضل في الطريق و فاتته أمور لم يصل عقله إليها » ( تاريخ الحكاء و هو مختصر الزورني المسمى بالمنتخبات الملتقطات من كتاب إخبار العلماء بأخبار الحكماء للقفطي ، ص ١ ه ) .

ذلك عظيم الضرر فى الدين ، فيجب تكفيركل من تعلق به ، وهو مذهب أكثر الفلاسفة (١) . وعلى هذا المنوال ينظر الغزالى إلى مسألة علمالله بالكليات ومسألة المعاد . "فهو قد انتهى فى اخر تهافته إلى القول بتكفير الفلاسفة فى مسائل ثلاث هى :

- (١) قدم العالم وأن الحواهر كلها قديمة .
- (ب) قولهم إن الله لايحيط علماً بالجزئيات الحادثة من الأشخاص .
  - ( ح ) إنكارهم بعث الأجساد وحشرها (٢) .

فهدفه إذن دحض كل ما يأتى به الفلاسفة معارضاً للعقيدة فى نظره (٣). و قد يكون مر د ذلك نزعته الدينية المتطرفة ، هذه النزعة التى لاته برعن العقل وسعة أفقه . هذا بالإضافة إلى نزعته الصوفية التى غلبت عليه . ومن يعتنق التصوف بعد در استه للفلسفة يصبح عادة عدو اللفلسفة إلى أقصى درجة ، فالغز الى عناما أضبح صوفيا حاول إثبات عجز العقل من أساسه (١) . بل إنه قسم فلسفة أرسطو إلى قسمة دينية بحتة ، فقسم بجب التكفير به ، وقسم بجب التكفير به ، وقسم بجب التكفير به ، وقسم بجب التهديع به وقسم لا يجب إنكاره أصلا (٥) .

أما ابن رشد (٦) فقد حاول أن يثبت أن المسائل التي كفر الغزالي (٧)

<sup>(</sup>١) فيصل التفرقة بين الإسلام و الزندقة ، ص ١٩١ للغزال .

<sup>(</sup>٢) تهافت الفلاسفة ص ٢٩٢ – ٢٩٤.

Allard: Le Rationalisme d'averroes p. 22 and: Duhem (7) Le système du moude Tome 4 p. 501

E. Renan: Averroes p. 89.

<sup>(</sup> ٥ ) المنقد من الضلال للغزال ، ص ١٠١ .

<sup>(</sup>٦) لم يظهر أحد في المشرق الرد على النزالى بصورة شاملة متكاملة أما في المغرب فقد أشار إليه ابن طفيل مجرد إشارة في كتابه حي بن يقظان وقال و و أما كتب الشيخ أب حامد الغزالى فهو محسب مخاطبته المجمهور تربط في موضع وتحل في آخر وتكفر بأشياء ثم تتحالها ، ثم إنه من جملة ما كفر به الفلاسفة في كتابه ( التهافت ) إنكارهم لحشر الأجساد و إثباتهم الثواب والمقاب المنفوس خاصة ع . (حي بن يقظان ، ص ٣٣) .

<sup>(</sup> ٧ ) أشر نا في عديد من كتبينا إلى أننا لا ذ تبر الغزالي من الفلاسفة فهو متكلم أشهري و صوفى 🖚

فيها الفلاسفة ليست كما تأولها ، فمسألة الحلود عندهم من المسائل النظرية . وأما قولهم إن الله لايعلم الجزئيات فهذا القول ليس من قولهم . وقولهم بقدم العالم و ما يعنونه بهذا الاسم ليس هو المعنى الذي كفرهم به المتكلمون (١) . و فلا بقف على مذاهبهم في هذه الأشياء إلا من نظر في كتبهم على الشروط التي وضعوها مع فكرة فائقة و معلم عارف . فتعرض أبي حامد إلى مثل هذه الأشياء على هذا النحو من التعرض لايليق بمثله . فإنه لا يخلو من أحد أمرين : إما أنه فهم هذه الأشياء على حقائقها فساقها هنا على غير حقائقها وذلك من فعل الأشرار ، وإما أنه لم يفهمها على حقيقها فتعرض إلى القول فيالم يحط به علماً ، و ذلك من فعال الجهال . والرجل بجل عندنا عن هذين الوصفين . ولكن لا بد للجواد من كبوة ، فكبوة أبي حامد هو وضعه الكتاب ، ولعله طرأ إلى ذلك من أجل زمانه و مكانه » (٢) .

ولما كان الغزالى قصده التشويش. فإنه رجع فى أغلب الأحيان إلى الفارابى وابن سينا يتلمس عندهما مذهب أرسطو ، بيد أن هذا خطأ ، إذ من الواجب الرجوع إلى مذهب أرسطو أو غيره من الفلاسفة مباشرة .

ولهذا لا يعد تهافته تهافت فلاسفة ؛ فإن أحق الأسماء بهذا الكتاب ، كتاب النهافت المطلق أو تهافت أبي حامد لاتهافت الفلاسفة ، وكان أحق الأسماء بهذا الكتاب ، كتاب التفرقة بين الحق والنهافت من الأقاويل(٣).

و إذا كان الفلاسفة قد أخطأو ا فى شئ فليس من الواجب أن ينكر فضلهم فى النظر وما راضوا به عقولنا ، ولو لم يكن لهم إلا صناعة المنطق لكان

حكان فكره شليطاً من العناصر الأشعرية والعناصر الصوفية . و لا يعد هذا تقليلا من شأن الغزالى ، بل وضعا له فى مكانه اللى يجب أن يوضع فيه .

<sup>(</sup>١) تمانت البانت س ١٣٤ ــ ١٣٥ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٣٣ - ٣٤ ، ٩٩ .

<sup>(</sup> ٣ ) المصندر السابق ص ١ ٤ .

واجباً عليه وعلى جميع من عرف مقدار هذه الصناعة شكرهم عليها(١). بل إن الغز الى نفسه معترف بهذا المعنى و داع إليه ، وقد وضع فيه التأليف حتى بلغ الغلوفيها (٢). فهل يصح أن يقول فيهم هذا القول ، ويصرح بذمهم على الإطلاق و ذم علومهم (٣) .

و إذا وضعنا أنهم يخطئون في أشياء من العلوم الإلهية فإنما تحتج على خطئهم من القوانين التي علمونا إياها في علو مهم المنطقية ونقطع أنهم لايازمونا على التوقيف على خطأ إن كان في أرائهم ، فإن قصدهم إنما هو معرفة الحق ولولم يكن لهم إلا هذا القصد لكانذلك كافياً في مدحهم . مع أنه لم يقل أحد من الناس في العلوم الإلهية قولا يعتد به . وليس يعصم أحد من الخطأ إلا من عصمه الله بأمر إلهي خارج عن طبيعة الإنسان وهم الأنبياء . فلا أدرئ ما حمل هذا الرجل على مثل هذه الأقاويل (٤) . وبهذا يكون قد شوش على العلوم وأخرج العلم عن أهله وطريقه (٥) .

وإذا كان الغزالى يقول فى تهافته إنه لم يخض خوض الممهدين بل خوض الهادمين المعترضين، وإنه سمى كتابه تهافت الفلاسفة لا تمهيد آلحق (٦)؛

<sup>(</sup> ١ ) المصدر السابق ص ٨٨ .

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٨٨ ، وكتب الغزالى المنطقية كثيرة، منها الجزء الموجود بمقاصد الفلاسفة ، معيار العلم ، محك النظر ، القسطاس المستقيم ، المستصفى ... إلخ .

<sup>(</sup> ٢ ) تهافت البافت ص ٨٨ .

<sup>(</sup>ع) المصدر السابق ص ٨٨ ي ويقرب من هذا الرأى قول أبي البركات البغدادى : بل إن الحكاء حين يطلبون العلم بالموجودات فإن بينهم خلافاً و اختلافاً في علومهم و مذاهبهم يسوء لأجله ظن المبتدى، في طلب العلم ، حيث يرى الخلاف دليلا على علم الإصابة في الكل أو في البعضو. فيقول لوكان الإنسان يصل بنظره إلى الحق المبين الذي يحصل له به ثقة اليقين لما اختلف النظار من العلماء ولا استمر الخلاف بين الحكماء الذين قيل فيهم إن مطلبهم الحق نعيته في علم الموجودات ، (المعتبر في الحكمة ، ج ١ ، ص ٥ ) .

<sup>(</sup>ه) تهافت النهافت ص ۱۰۸.

<sup>(</sup>٦) تَبافت الفلاسفة ، ص ١٦٦.

فإن هذا القصد لايليق به ، بل بالذين فى غاية الشر . وكيف لايكون ذلك كذلك ومعظم ما استفاده الغزالى من النباهة وفاق الناس فيا وضع من الكتب إنما استفادها من كتب الفلاسفة ومن تعاليمهم (١) .

وإذا كان الغزالي يصرح بالحكمة في غير كتب البرهان ، فإن هذا خطأ . إذ أن التأويلات إذا ثبت في غير كتب البرهان و استعمل فيها الطرق الشعرية والخطابية أو الحدلية فخطأ على الشرع وعلى الحكمة . وإن كان هذا الرجل إنما قصد خبراً وذلك أنه رام أن يكثر أهل العلم بذلك ولكنة كثر بذلك الفساد دون كثرة أهل العلم . فالتأويلات ليس ينبغي أن يصرح بها للجمهور ولاتثبت في الكتب الخطابية أو الحدلية (٢) . فما فعله أبو حامد من نقل مذاهب الفلاسفة في هذا الكتاب وسائر كتبه وإبرازها لمن لم ينظر في كتب القوم على الشروط التي وضعوها يعد مغيراً لطبيعة عاكان من الحق في أقاو يلهم أو صار فا أكثر الناس عن جميع أقاو يلهم : فالذي صنع من هذا الشر أغلب عليه من الخير في طلب الحق (٣) ت

وهكذا يحاول ابن رشد الكشف عن قصور أقوال الغزالى فى بهافته عن البرهان واليقين ، وهذا ما تكشف عنه عبارته : « إن الغرض من هذا القول أن نبين الأقاويل المثبتة فى كتاب النهافت فى التصديق و الإقناع ، وقصور أكثوها عن مرتبة اليقين و البرهان » (؛) ن

<sup>(</sup>١) تهافت النهافت ص ٨٨.

<sup>(</sup>٢) يُفسل المقال ص ١٧ - ٢١ .

<sup>(</sup>٣) تهافت الثهافت ص ١٠١.

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق ص ٢ .

#### رابعاً : اتجاهه الخاص

أهم ما يميز الانجاه الحاص بابن رشد ، إيمانه بالمبادئ اليقينية البرهانية والمناداه بتطبيقها على الفلسفة و اعتبارها محكاً للنظر السليم ، فإذا كان أرسطو يقول : و فليس بواجب أن نفحص فحصاً بالغاً عن أقاويل الذين حكمهم شبيهة بالزخاريف ، بل ينبغى أن نفحص ونسأل الذين قالوا ما قالوا بالبرهان ، (۱) ، فإن ابن رشد يؤيده ويقول : و أعنى بالحكمة النظر في الأشياء بحسب ما تقتضيه طبيعة البرهان (۲) والأقاويل البرهانية قليلة جداً حتى إنها كالمذهب الإبريز من سائر المعادن ، والدر الخالص من سائر الحواهر (۳) ، والفلاسفة يبحثون على أساس هذا البرهان ، فهم قد طلبوا معرفة الموجودات بعقولهم لامستندين إلى قول من يدعوهم إلى قبول قوله من غير برهان ، بل ربما خالفوا الأمور المحسوسة (٤) .

ولابد من من القول بأن ابن رشد لم يستخدم الفلسفة والمنطق ف مجرد الدفاع عن الدين كما فعل المتكلمون ، ولهذا تجد فرقاً جوهرياً بين منهجه كفيلسوت و منهج المتكلمين ، والخلاف بين المنهجين ليس باليسير ، ولهذا لم يكن غريباً أن ينظر الفلاسفة باحتقار إلى علم الكلام ؛ ويرون أن منهجهم ليس له قواعد بالمعنى الفلسفى (٥) إذ جل اهتمامهم كان منصباً على الأغراض الدينية دون غيرها(١) ، كما لاحظ الغزالي إذ يقول ؛ وثم إني ابتدأت

<sup>(</sup>١) تفسير ما بعد الطبيعة ج١ ص ٢٤٧.

<sup>(</sup>٢) تهافت النهافت ص ١٠١.

وراجع أيضاً الفصل الذي كتيناه عن مصادر المعرفة عند مفكرى وقلاسقة العرب وخاصة ما يتعلق بالبرهان الذي يعد أنتمى صور اليقين ( ثورة العقل في الفلسفة العربية ص ١١ وما بعدها ).

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ٨٤ .

<sup>( ؛ )</sup> المصدر السابق ص ه ه .

<sup>(</sup> ه ) العقيدة والشريعة في الإسلام لجو لد تسيهر – الترجمة العربية ص ١١٥٠.

<sup>(</sup>٦) مثال ذلك قول ابن خلدون : إن موضوع علم الكلام هو العقائد الإيمانية بعد فرضها محيحة من الثمرع ، حيث يمكن أن يستدل عليها بالأدلة العقلية ، « وعلى الجملة ينبنى أن يعلم صحيحة من الثمرع ، حيث يمكن أن يستدل عليها بالأدلة العقلية )

بعلم الكلام فحصلته وعقلته، وطالعت كتب المحققين منهم ، وصنفت فيه ما أردت أن أصنف فصادفته علماً وافياً بمقصوده ، غير واف بمقصودى ، وإنما قصده حفظ عقيد أهل السنة وحراسها عن تشويش أهل البدعة، (١).

وقد نقد ابن رشدعلماء الكلام لأنهم أهل جدل لابر هان . فهم قد آمنوا بآراء معينة بناء على اعتقادات سابقة ، يجعلون همهم نصرتها و تأييدها ، فهو يقول : « فإنه لما كان هذا العلم يقصد به نصرة آراء قد اعتقدوا فيها أنها صحاح ، عرض لهم أن ينصروها بأى نوع من الأقاويل اتفقى ، سوف سطائية كانت ، جاحدة للمبادئ الأول ، أو جدلية ، أو خطابية ، أو شعرية ، وصارت هذه الأقاويل عند من نشأ على سماعها من الأمور المعروفة بنفسها (٢) .

وهو يرفض كذلك التصوف ، ذلك لأن التصوف خاص مجماعة دون أخرى ، على حين أنه يريد الأسس الشاملة والمبادئ العامة الو اضحة الى يسير على هديها العقل فى إصداره الأحكام على الأشياء و النظر فى الموجو دات. وعلى هذا الأساس بنى تعظيمه لمنطق أرسطو و تعاليم من سبقه من الفلاسفة القدماء .

وعلى هذا الأساس نفسه هاجم من ينكر أهمية الفلسفة والفلاسفة ، وقال : ﴿ إِنَّهُ لَا يَشْهُ أَنْ نَشُوشُ دَعَاوَى الفلاسفة كَمَا يَفْعَلُ الغَزَالَى ، فإن العالم عما هو عالم إنما قصدم طلب الحق ، لاإيقاع الشكوك وتحيير العقول » (٣) : أما الفلاسفة فإنهم لايقصدون الغلط بل الحق : ﴿ وإذا

أن علم الكلام غير ضرورى لهذا العهد على طالب العلم . إذ الملحدة والمبتدعة قد انقرضوا،
 والأئمة من أ على السنة كفونا شإنهم فباكتبوا ودونوا، والأدلة العقلية إنما احتاجوا إليها حين دانعواو نصروا ( مقدمة ابن خلدون ج ٣ صفحة ١٠٤٨ – ١٠٤٩ ) .

<sup>(</sup>١) المنقذ من الضلال ص ٩٠.

<sup>(</sup> ٢ ) تفسير ما يمد العلبيمة ، ج ١ ، ص ٢ ۽ .. ع ٤ .

<sup>(</sup> ٣ ) تهافت التهافت مس ٦٧ .

أخطأ الفيلسوف في إصابة الحق ، فليس يقال فيه إنه ملبس . والفلاسفة معلوم من أمرهم أنهم يطلبون الحق ، فهم غير ملبسين أصلا ، (١) ،

و بجب أن يفحص بعناية عن الشروط التي بينها القدماء واشترطوها في الفحص ولابد مع ذلك أن يسمع الإنسان أقاويل المختلفين في كل شي يفحص عنه ، إن كان بجب أن يكون من أهل الحق (٢). فهو لاء لابد من الاستماع إلى حججهم كاملة إذ من العدل - كما يقول الحكيم - و أن يأتي الرجل من الحجج لحصومه بمثل ما أتي لنفسه ، أعنى أن بجهد نفسه في طلب الحق لمذهبه ، وأن يقبل لهم من الحجج النوع الذي يقبله لنفسه (٣).

وابن رشد إذا كان قد أطلع على كثير من آراء الفلاسفة كالفارابي وابن سينا وأبن باجة وابن طفيل وغيرهم ، ذإنه كان أكثر مهم النزاما بالاتجاه العقلي و مخصائص الفكر الفلسفي وإذا كان الفلاسفة الذين سبقوه قد مهدوا له الطريق بمولفاتهم ، إلا أنه كشف عما في فلسفهم من أخطاء (٤) ، إذ هو يتجه مباشرة إلى المذهب الأرسطى ، ولهذا مختلف

[( t )

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٤١ ، ٧٧ .

<sup>(</sup>٢) الممدر السابق ص ٧٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٥٩ - ٠٠ . و ابن رشد يتابع أدائماً أرسطو في المنهج الذي اختطه لنفسه بالنسبة النظر إلى آراء من سبقوه . فحين يدرس أرسطو مثلا مسألة المهاء و هل هي مكونة من شيء أم غير مكونة من شيء ، و هل تفسد أم لا تفسد ، يحاول أن يذكر أو لا حجج مخالفيه ، ويبين لنا أن دراسة حجج المخالفين هامة جداً ، إذ أنها تكون مطالب لمخالفيهم . و ويجب على من أراد أن يقول الحق ألا يكون معائداً لمن محالفه الرأى بل يكون منصفاً يختار المخصم ما يختار لنفسه من صواب الحجج ع .

Aristotle: De Caelo: English translation B. 1., Chap. 10. وابن رشد يبدأ كل نظرية من نظرياته بالإشارة إلى آراء بعض من سبقوه، ودراسة هذه الآراء دراسة موضوعية، ثم يقوم بنقدها.

L. Gauthier, averroes p. 280.

كثيراً عن الذين سبقوه : فالغزالى لم يدرس أرسطو إلا لينقض عليه ويحاربه : وإذا كان الفاوابى وابن سينا مثلا قد درسا أرسطو، فإنهما قد أضافا إلى فلسفته عناصر من المذهب الأفلوطينى : أما هو فينقد الفارابى وابن سينا ثم يرجع إلى أرسطو (۱)، ولهذا يوجد فى فلسفته عنصران أساسيان هما مذهب أرسطو والعقيدة الدينية . وسيتبين كيف وضع ابن رشد كل واحد منها فى موضعه على أساس إيمانه بالبرهان وعلى ضوء انجاهه العقلى ، ليس فى رأيه عن اتفاق العقل والشرع فحسب ، بل فى جميع الرائه فى الوجود والمعرفة وغيرهما .

# الباب الثاني

العقل والمعرقة

ويتضمن هذا الباب الفصلين التاليين :

الفصل الأول : الحس والعقل ،

الفصل الثانى: مشكلة الاتصال،

إذا كان علماء الكلام وفلاسفة العرب قد اهتموابدراسة مشكلة المعرفة اهتماماً كبيراً وخصصوا لها الكثير من الفصول في كتبهم فإننا قد آثرنا أن تكون نقطة البداية في در استنا النزعة العقلية عند الفيلسوف هي تحليل انظرية المعرفة عنده .

وقد تضمن هذا الباب فصلين. فصل أول درسنا فيه موضوع الحس والعقل ويندرج تحت هذا الفصل العديد من العناصر التي تتبلور حول محور الحس ؛ والعقل. وسيتبين لنا كيف اتجه ابن رشد اتجاها أرسطياً إلى حد كبير. وهذا أولايعد عيباً طالما أن فيلسوفنا يقدم لنا المبررات على اتجاهه هذا الاتجاه. وكل إفيلسوف في الواقع يتأثر بالعدبد من الأفكار التي سبقته، عمني أن ليس فينا أصيل ، فالمبدحون تمام الإبداع — فيا يقول الباحث الأمريكي وله ديور انت في قصة الحضارة — لايوجدون إلا في مستشفيات الأمراض العقلية و

أما الفصل الثانى فقد خصصنا للراسة مشكلة الاتصال ، وهى من المشكلات الهامة وخاصة فى التراث الفلسفى العربى ، وسيتبين لنا كيفرفض ابن رشد الاتجاه الصوفى لأن يتعارض مع الطريق العقلى الفلسفى البرهانىء

الفصل الأول : الحس والعقل

يتضمن هذا الفصل العناصروالموضوعات الآتية .

أولا: إدراك المجردات

• إثبات وجود صورة مفارقه

• العقل العملي والعقل النظرى

• الصور الهيولانية وصور المعقولات

اانياً : المعرفة الحسية والمعرفة العقلية

من الوجود المحسوس إلى الوجود المعقول

• كيف تحدث المعقولات ؟

• نقد القول بوجود كليات مفارقه 🐰

و ليس العلم علماً للمعنى الكلى ، ولكنه علم للجزئيات بنحوكلى يفعله اللمهن في الكليات عندما بجرد منها الطبيعة الواحدة المشتركة التي انقسمت في المواد ، فالكلى ليست طبيعته طبيعة الأشياء التي هو لها كلى ،

[ ابن رشد : تهافت النّهافت ص ٣٣ ]

# الفصيل الأولء

# الحس والعقل

#### تمهيد:

نودأن نشير فى بداية دراستنا للعقل والمعرفة ، إلى أننا سنجد عند ابن رشد تأثراً واضحاً بآراء كثير من الفلاسفة الذين سبقوه ، سواء فلاسفة اليونان القدى ، أو فلاسفة العرب فى المشرق العربى والمغرب العربى ، و خاصة إذا وضعنا فى الاعتبارأن هولاء الفلاسفة ، فلاسفة العرب، قد تأثروا بدورهم بفلاسفة اليونان وخاصة أرسطو ، وذلك عند بحبهم فى موضوع المعرفة ، وماير تبط بهذا الموضوع من مشكلات عديدة تتعلق بالحس تارة وبالعقل تارة أخرى وبأنواع العقول ومراتبها تارة ثالثة ، وهل توجد كليات مفارقه أم لا وجود لها .

كل هذه الجوانب أثارها فيلسو فنا ابن رشد فى دراسته لنظرية المعرفة، وهو إذا كان قدو افق فيلسوفا أو أكثر من فيلسوف على الآراء التى قال بها هذا الفيلسوف أوذاك ، إلا أن اختلف مع أكثر من فيلسوف حول بعض الآراء التى يجد أنها لانتفق مع اتجاهه العقلى .

نود أن نشير أيضاً إلى أن موضوع المعرفة عند ابن رشد كما هوالحال عند أرسطو - لاينفصل تمام الانفصال عن البحث فى الوجود أو الطبيعة وكم نجد عند أرسطو الكثير من الإشارات فى العديد من كتبه ، تبين أن البحث فى النفس يعد جزءاً من العلم الطبيعى .

ولنشرع الآن فى دراسة جانبين رئيسين يدخلان فى إطار البحث فى المعرفة، جانب منهما هو البحث فى إدراك المحردات، والجانب الثانى يتبلور حول التمييز بين المعرفة الحسية و المعرفة العقلية. وسنرى أن كل جانب من هذين الجانبين يتضمن تحليل كثير من المجالات والزوايا والأبعاد.

# أولا \_ إداراك المجردات

# ١ ــ إلبات وجود صورة مفارقة :

حاول ابن رشد إثبات وجود قوة ناطقة فى الإنسان تختلف عن القوى الأخرى كالحس مثلا. إذ يدرك الحس الصور من حيث هى شخصية ، وبالحملة من حيث هى في هيولى ومشار إليها ، وإن كان لايقبلها قبولا هيولانيا على الحهة التى هى عليها خارج النفس ، بل هى على جهة أكثر ووحانية . أما العقل فشأنه انتزاع الصورة من الهيولى المشار إليها وتصورها مفردة على كنهها . وبذلك أمكن له أن يعقل ماهيات الأشياء وإلا لم تكن هاهنا معارف أصلا (١)

والسبيل إلى إثبات وجود صورة مفارقة للهيولى هو القول بأن المفارقة إنما يمكن أن توجد في أشياء منسوبة إلى الأمور الهيولانية بأن تكون نسبها إليها لانسبة الصورة إلى المادة ، بل يكون اتصالها بالهيولى اتصالا ليس في جوهرها. فإن نسبة الصورة إلى الهيولى نسبة لا يمكن فيها أصلا أن نتصور المفارقة فيها ، من جهة ماهي صورة هيولانية . فإن هذا الموضع يناقض نفسه ، إذ أن الصورة الطبيعية إنما تتقوم بالهيولى ، ولذلك كانت حادثة و تابعة في حدوثها للتغير وطبيعته (٢) .

و فطريق اكتساب المقدمات الخاصة التي تثبت و جود و ورة مفارقة من عدمها هو إحصاء جميع المحمولات التي تلحق الصور الهيولانية بما هي هيولانية ، ثم تتأمل جميعها . مثلا في النفس الناطقة ، إذ كانت هي التي يظن بها من بين قوى النفس أنها تفارق ، فإن ألفيناها متصفة بواحد مها تبين أنها غير مفارقة . وكذلك تتصفح المحمولات الذاتية التي تخص الصور

<sup>(</sup>١) تلخيص ما بعد الطبيعة ص ٥٨.

<sup>. 4</sup> - A - M litim on A - 4 - 7

يما هي صور ، لا بما هي صور هيولانية ، فإن ألفي لها محمول خاص تبين أنها مفارقة ، كما يقول أرسطو : إنه إن وجد للنفس أو لحزء من أجزائها فعل ما يحصها ، أمكن أن تفارق » (١) .

و ممكننا التوصل إلى فهم هذه الفكرة ببيان أنواع المعانى المدركة . فهذه المعانى قسمين : معنى كلى ومعنى شخصى . والكلى إدراك المعنى العام مجرداً من الهيولى والشخصى إدراك المعنى فى هيولى (٢) .

وهذا يدل على أن القوة التى تدرك هذين المعنيين هى ضرورة متباينة، فالحس والتخيل مثلا إنما يدركان المعانى فى هيولى ، وإن لم يقبلاها قبولا هيولانيا والملك لانستطيع تخيل اللون مجرداً من العظم والشكل فضلا عن أن نحسه. وبالحملة لانقدر أن نتخيل المحسوسات مجردة من الهيولى ، وإنما ندركها فى هيولى ، وهى الجهة التى بها تشخصت (٣).

أما إدراك المعنى الكلى و الماهية فيختلف عن ذلك ، إذ أننا نجرده من الهيولى تجريداً ، ويتبين ذلك في الأمور البعيدة من الهيولى كالحط و النقطة (؛): وهذا التصور العقلى أى تجريد المعنى الكلى من الهيولى لايكون من حيث له نسبة شخصية هيولانية في جوهره ، بل إن كان لابد"، فعلى أن ذلك لاحق من لواحق الكلى ، أعنى أن يتعدد الأشخاص ، وأن توجد له نسبة هيولانية (ه) .

و و فعل هذه القوة ليس إدراك المعنى مجر داً من الهيولي فقط ، بل إن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١١.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٦٧ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٦٦ و ٢٧ .

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق ص ٩٧ .

<sup>(</sup> ٥ ) المصدر السابق س ٦١ .

تركب بعضها إلى بعض و تحكم ببعضها على بعض . وذلك أن التركيب هو ضرورة من فعل مدوك البسائط ، و الفعل الأول من أفعال هذه القوة يسمى تصوراً والثانى تصديقاً » (١) .

فهذه القوة إذن لها ثلاث وظائف: التجريد والتركيب والحكم ببعضا أى تجريد المعانى من الهولى ، و تركيب بعضها إلى بعض ، والحكم ببعضا على بعض ، وبهذه الوظائف اختلفت هذه القوة عن غيرها من القوى ، يقول ابن وشد: لاو لما كان بعض الحيوان وهو الإنسان ، ليس يمكن فيه وجوده بهاتين القوتين فقط ، أى الحس والتخيل بل بأن تكون له قوة يدرك بها المعانى مجردة من الهيولى ويركب بعضها إلى بعض ويستنبط بعضها عن بعض ، حتى يلتئم عن ذلك صنائع كثيرة ومهن هى نافعة فى وجوده ، وذلك إما من جهة الاضطرار فيه ، وإما من جهة الافضل فالواجب ماجعلت في الإنسان هذه القوة ، أعنى قوة النطق ، (٢) .

#### ٢ ــ العقل العملي والعقل النظرى :

لم تقتصر الطبيعة على إعطاء الحيوان الناطق مبادئ الفكرة المعينة في العمل بل يظهر أنها أعطته مبادئ أخرى ليست معدة نحو العمل أصلا ، و لا هي تافعة في و جوده المحسوس لانفعاً ضروريا ، ولكن من جهة الأفضل: وهي مبادئ العلوم النظرية وإذا كان ذلك كذلك ، فإنما وجدت هذه القوة من جهة الوجود الأفضل مطلقاً ، لا الأفضل في وجوده المحسوس (٣) .

وبهذا تنقسم هذه القوة قسمين : اأحدهما للعقل العملي والآخر العقل النظرى . والقوة العملية هي القوة المشتركة لحميم الأناسي التي لايخلو

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٦٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٦٨.

<sup>(</sup> ٣ ) تلخيص كتاب النفس ص ٩٩.

إنسان منها وإنما يتفاوتون فيها بالأقل والأكثر (١) . والقوة النظرية يظهر من أمرها أنها إلهية جداً وأنها إنما توجد فى بعض الناس وهم المقصودون أولا بالعناية هذا النوع (٢) .

والمعقولات العملية حادثة وموجودة فينا أولا بالقوة وثانياً بالفعل . وفإنه يظهر عند التأمل أن جل المعقولات الحاصلة لنا منها ، إنما تحصل بالتجربة . والتجربة إنما تكون بالإحساس أولا ، والتخيل ثانياً . وإذا كان ذلك كذلك ، فهذه المعقولات إذن مضطرة في وجودها إلى الحس والتخيل، فهي ضرورة حادثة محدوثها و فاسدة بفساد التخيل » (٣) .

وهذه المعقولات كائنة فاسدة . إذ أن هذه الحيالات ليست موضوعة عهمة ما لهذه القوة ، بل كمال هذه القوة وفعلها ، إنما هو فى أن يوجد صوراً خيالية بالفكر والاستنباط يلزم عها وجود الأمور المصنوعة . ولو وجدت هذه المعقولات دون النفس المتخيلة لكان وجودها عبثاً وباطلا(؛). والفرق بين الإنسان و الحيوان من هذه الحهة أن الصور الحيالية التي يصنعها الحيوان ، كالتسديس للنحل حاصلة عن الغريزة و الطبع ، وفي الإنسان بالفكر و الإستنباط (ه) .

وبهذه القوة بحب الإنسان ويبغض ، وبالجملة عنها توجد الفضائل الشكلية إذ أن وجود هذه الفضائل ليس شيئاً أكثر من وجود الخيالات

<sup>(</sup>١) المصادر السابق ص ٦٩ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٦٩، ويقول الدكتور أحمد نؤاد الأهواني في مقدمتة لتلخيص كتاب النفس ص ٥٥: يبدر أن ابن رشدكان يأخذ بهذا الرأى ولكنه عدل عنه ، على الرغم من وجود هذه العبارة في مخطوطة مدريد التي تعبر عن مذهبه الأخير ، واكنه لم يصححها وسيتبين حين دراسة مشكلة الاتصال أسباب عدول ابن رشد عن هذا الرأى .

<sup>(</sup> ٣ ) ثلخيص كتاب النفس ص ٧٠ .

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق ص ٧١ .

Dr. A. F. El Ehwany; Islamic philoosphy p. 134. ( ه ) ( م ) – النزمة المقلية )

التي عنها نتحرك إلى هذه الأفعال على غاية الصواب (١) .
٣ ــ الصور الهيولانية وصور المعقولات :

تتمير الصور الهيولانية على مراتبها وتفاوتها بصفات أربع هي :

- (١) أن وجودها تابع لتغير باللَّات ، وذلك إما قريب و إما بعيد .
- (ب) أنها تكون متعددة باللمات بتعدد الموضوع ومتكثرة بتكثره .
- ( ح ) أنها مركبة من شي بجرى منها مجرى الصورة ، وشي بجرى منها مجرى المادة ،
  - (د) أن المعقول عنها غير الموجود .

أما صور المعقولات فتختلف عن الصور المادية - كماتين حين محاولة اثبات وجود قوة مفارقة فهى في الإنسان على نحو مباين لوجود سائر الصور النفسانية فيه ، إد كان وجود هذه الصورة في موضوعها المشار إليه غير وجوده الحقول ، وذلك أنها واحدة من حيث هي معقولة و متكثرة من حيث دى شخصية وفي هيولي (٢) .

وتتميز صور المعقولات بصفات عديدة تختلف عن تلك التي تتميز بها الصور الهيولانية وهي :

(١) وجودها المعقول هو نفس وجودها المشار إليه .

(ب) إدر اكها غير متناه ، إذ أنها تجر د الصور من كثرة محدودة و تحكم حكماً على كثرة غيرة متاهية ، ولهذا و جب أن يكون هذا الفعل لقوة غير هيولانية . و لأنه إن كان و اجباً أن يكون إدر الله الصور المفارقة لغير متناه ، و جب أن يكون إدر الله الصور الهيولانية لمتناها و حكمها على متناه .

<sup>(</sup>١) تلخيص كتاب النفس ص ٧١ ، وأيضاً :

Radhakrishnan : History of philosophy vol. 1. p. 496.
. ٧٤ النفيص كتاب النفس ص

وإذا كان حكم الصور الهيولانية على متناه فما هو حكم على غير متناه فهو ضرورة غير هيولانى إذ كان الحكم على الشيئ إدراكاً له ، أومن قبل طبيعة مدركة له ، (١) ,

(ح) الإدراك العقلى هو المدرك ، ولذلك قيل: إن العقل هو المعقول بعينه وسبب ذلك أن العقل عندما يجرد صور الأشياء المعقولة من الهيولى ويقبلها قبو لا غير هيولاني يعرض له أن يعقل ذاته إذا كانت المعقولات فذاته من حيث هو عاقل بها لاتصير على نحو مباين لكونها معقولات أشياء خارج النفس (٢) .

وليس الأمر في الحس كذلك ، لأنه لا يمكن أن يحس ذاته حتى يكون الحس هو المحسوس إنما هو من حيث يقبله في هيولي ولذلك يصير المعنى للنتزع في القوة الحسية مغاير بالوجود لوجوده في المحسوس ، ومقابلا له على ما من شأنه أن توجد عليه الأمور المتقابلة في باب المضاف (٢) .

(د) إدراك هذه المعقولات لا يكون بانفعال كالحال فى الحس ، ولهذا متى أبصرنا محسوساً قوياً ثم انصرفنا عنه ، لم نقلر فى الحين أن نبصر ما هو أضعف . والمعقولات مخلاف ذلك ، والسبب فى ذلك أن الحس ، لما كانت تبقى من صور المحسوسات فيه بعدانصر افها عنه آثار ماشبيهة بالصور الهيولانية ، لم يمكن فيه أن يقبل صورة أخرى حتى تمحى عنه تلك الصورة و تذهب . وهذا إنما عرض له من جهة النسبة الشخصية (٤) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٧٥ - ٧٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٢١ - ٧٧ .

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ٧٧ .

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق ص ٧٧ - ٧٨ .

(ه) العقل بتريد مع الشيخوخة ، وسائر قوى النفس بخلاف ذلك (۱) ، هذا ما نجده عند فيلسو فنا ابن رشد بالنسبة لدراسته لموضوع كيفية إدراك المجردات ، وما يتفرع عن هذا الموضوع من دراسة جوانب شي ، حاولنا بيان رأى ابن رشد حولها ، من خلال شروحه وتلاخيصه على كتب أرسطو والتي تبحث في هذا الموضوع ، و هذه الجوانب التي تتفرع عن هذا الموضوع ، موضوع إدراك المجردات ، محاولة ابن رشد أثبات وجود صورة مفارقة ، وتميزه بن العقل العملي والعقل النظرى ، وتفرقته بن صورة هيولانية من جهة ، وصورة معقولة من جهة أخرى .

إن ابن رشد — متأثراً فى ذلك بفلاسفة سبقوه — قد رأى أنه لابد من التسليم بقوة عاقلة ناطقة فى الإنسان ، بحيث تعد هذه القوة أكثر روحانية وكان طريق ابن رشد للاعتقاد بوجود هذه القوة الناطقة ، هو التركيز على بيان و ظائف معينة لايستطيع الحس أن يقوم بها ، وإذن فلابد من التسليم بوجود قوة ناطقة تختلف عن سائر الأعضاء الحسمية ، إن القوة العقلية أى الناطقة تستطيع القيام بالتجريد والتركيب والحكم ، وهى وظائف لاتقوم بها القوة الهيولانية المادية ،

كما نجد عند ابن وشدتمييز آبين قوة عاقلة نظرية وقوة عاقلة عملية ، وبياناً لوظائف كل قسم في هذه القسمين .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٧٨.

# ثانياً : المعرفة الحسية والمعرفة العقلية :

#### ١ ــ من الوجود المحسوس إلى الوجود المعقول :

نستطيع القول -- تأكيداً على ماسبق أن أشرنا إليه فى دراستنا لموضوع إدراك المجردات -- أن نظرية ابن وشد فى المعرفة ترتكز على المقارنة الأساسية بين الوجود المحسوس والوجود المعقول ، والصعود من الأول إلى الثانى .

ففیلسوفنا ابن رشد یذهب إلى أن الفلاسفة قد ،تقرر لهم من أمر العقل الإنسانی أن للصور و جودین ، و جود محسوس إذا كانت فی هیولی ، و جود معقول إذا تجردت من الهیولی .

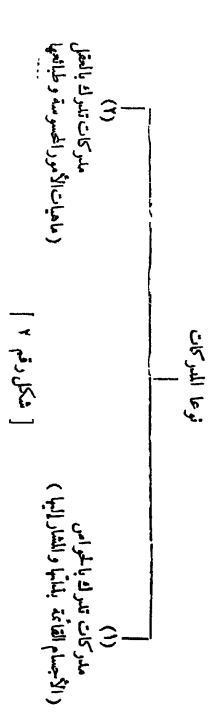
وهو يعطينا على ذلك مثالاً هو أن الحجرله صورة جمادية ، وهى فى الهيولى خارج النفس ، كما أن له صورة تعد إدرا كا وعقلا ، وهى المحردة من الهيولى فى النفس .

و إذا كان العقل ليس شيئاً غير إدر اك صور الموجودات من حيث هي في غير هيولى ، فإنه قد تقرر لهوالاء الفلاسفة ، أن للموجودات وجودين ، وجود محسوس ووجود معقول ، وأن نسبة الوجود المحسوس من الوجود المعقول ، هي نسبه المصنوعات من علوم الصانع (١) .

يقول ابن رشد فى معرض تأكيده على تلك الفكرة : عندما نظر هوالاء الفلاسفة إلى جميع المدركات ، وجدوا أنها صنفان ؛ صنف مدرك بالحواس ، وهى أجسام قائمة بذائها مشار إليها وأعراض مشار إليها فى تلك الأجسام . وصنف مدرك بالعقل ، وهى ماهيات تلك الأمور الحسوسة وطبائعها ، أى الجواهر والأعراض (٢) (راجع شكل رقم ٢)

<sup>(</sup>١) تبانت البانت ص ٥٠ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٨٩.



ومعنى هذا أن الحس يدرك الأجسام المشار إليها والمركبة من المادة والصوره، أما العقل فإنه يدرك ماهيات هذه الأجسام، وإنها إنما تصير معقو لات وعقلا، إذا جردها العقل من الأمور القائمة بها، أعنى الموضوع والمادة (١).

والمواحود واحد بعينه له مراتب في الوجود. مثال ذلك اللون ، فإن له مراتب في الوجود بعضها أشرف من بعض . وذلك أن أخس مراتبه وجوده في المبولى اله وجود أشرف من هذا وجوده في البصر .وذلك أن هذا الوجود وهو وجود اللون يدرك لذاته ، والذي له في الهيولى ، هو وجود جمادى غير مدرك ، لذاته ، ه وقد تبين في علم النفس أن للون وجوداً أيضاً في القوة الخيالية ، وأنه أشرف من وجوده في القوة الباصرة . وكذلك تبين أن له في القوة الناكرة وجوداً أشرف من وجوده في القوة الخيالية ، وأن له في المقل وجوداً أشرف من جميع هذه الموجودات » (٢) ، (راجع شكل وقم ٣) ،

فالسمع مثلا في الإنسان هو الطريق إلى التعلم ، لأن التعليم إنما يكون بالكلام ، والكلام إنما يتأدى إليه عن طريق السمع ، إلا أن فهم دلالة الألفاظ ليس هو للسمع وإنما هو للعقل ، وكل حاسة من هذه الحواس في الإنسان هي الطريق إلى المعقولات الأول الحاصلة له في ذلك الحنس و بخاصة السمع والبصر . ولهذا يقول أرسطو ، إن الذين لم يعدموا هاتين الحاستين هم أكثر عقلا و أجود إدر إكا (٣) ،

وكما يصعد ابن رشد من الحس إلى العقل ، يرتفع من الجزئيات إلى الكليات إذ ليس العلم علماً للمعنى الكلي، ولكنه علم للجزئيات إبنحو كلي يفعله

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٩٠ .

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٩٠ .

<sup>( 7 )</sup> كلتيمن الحاس والحسوس من ٩ • ٧ -- ٧ • ٢ .

الذهن في الكليات عندما يجرد منها الطبيعة الواحدة المشتركة التي انقسمت في المواد . فالكلي ليست طبيعته طبيعة الأشياء التي لهاكلي ، والكلي ليس بمعلوم ، بل به تعلم الأشياء ، وهو شي موحود في طبيعته الأشياء المعلومة بالقوة ، ولو لاذلك لكان إدراكه للجزئيات من جهة ما هي كليات إدراكا كاذباً . وإنما يكون ذلك كذلك لوكانت الطبيعة المعلومة جزئية بالذات كذباً . والأمر بالعكس ، أعنى أنها جزئية بالعرض كلية بالذات ، ولذلك متى لم يدركها العقل من جهة ماهي كلية غلط فيها وحكم عليها حكماً صادقاً ، وإلا اختلفت عليه الطبائع (۱) .

فالعلم بالأشخاص هو حس أوخيال ، والعلم بالكليات هو عقل ، وتدبيد الأشخاص أو أحوال الأشخاص يوجب تغير الإدر اك وتعدده، وعلم الأنواع والأجناس لايوجب تغيراً ، إذ علمها ثابت (٢) .

و ولماكانت معقولات الأشياء هي حقائق الأشياء ، وأن العقل ليس شيئاً أكثر من إدراك المعقولات ، كان العقل منا هو المعقول بعينه من جهة ما هو معقول ، ولم يكن هنالك مغايرة بيئ العقل والمعقول إلا من جهة أن المعقولات هي معقولات أشياء ليست في طبيعتها عقلا ، وإنما تصير عقلا بتجريد العقل صورها من المواد . ومن قبل هذا لم يكن العقل منا هو المعقول من جميع الحهات ، (٣) :

#### ٢ \_ كيف تحدث المقولات ؟:

يجعل ابن رشد كسب المعقولات متوقفاً على الثجربة . و فإنه إذا تومل كيفية حصول المعقولات لنا ، وبخاصة المعقولات التي تلتئم منها المقدمات التجريبية ، ظهرأنا مضطرو ن في حصولها لنا أن تحس أولا ثم تتخيل ،

<sup>(</sup>١) تبانت التهافت ص ٣٣ ، و أيضاً :

E. Gilson: History of Christian philosophy p. 221.

<sup>(</sup> ۲ ) تهافت النهافت ص ۱۱۲.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٨٤.

و حينئذ يمكننا أخذ الكلى . و لذلك من فاتتة حاسة ما من الحواس ؛ فاته معقول ما (١)

وهذا هو الحال فى المعقو لات التى لاندرى متى حصلت و لاكيف حصلت. فإن تلك لما كانت أشخاصها مدركة لنا من أول الأمر ، لم نذكر متى اعترتنا فيها هذه الحال التى تعترينا فى التجربة . فهذه المعقولات ليست جنساً تخر من المعقولات مبايناً للتجربة .

و بالحملة فيظهر أن وجود هذه المعقولات تابع للتغير الموجود في الحسو والتحيل إتباعاً ذاتياً على جهة ما تتبع الصور الهيولانية التغييرات المتقدمة عليها . وإلا أمكن أن نعقل أشياء كثيرة من غير أن نحسها ، فكأن يكون التعلم تذكراً م ووذلك أن هذه المعقولات متى فرضناها موجودة بالفعل دائما ، ونحن على الكمال الأخير من الاستعداد لقبولها ، وذلك مثلا في الكهولة ، فما بالنا لانكون في تصور دائم ، وتكون الأشياء كلها معلومة لنا بعلم أولى ؟ وغاية ما نقول في ذلك متى فاتنا منها معقول ما تم أدركناه، إن إدراكه تذكر ، لاحصول معرفة لم تكن قبل بالفعل لنا ،حتى يكون تعلم الحكمة عبثاً ، وهذا كله بين السقوط نفسه و (٢) .

وإذا كان وجود هذه المعقولات تابعاً لتغير بالذات ، فهى ضرورة ذات هيولى ، وموجودة أولا بالقوة وثانياً بالفعل . وحادثة فاسدة ، إذ كل حادث فاسد . وقد يظهر أيضاً أنها متكثرة بتكثر الموضوعات ومتعددة بتعددها (٣) .

هذا كله يدل على أن ابن رشد يوثر الطريق الذى يوصل إلى المعقولات معتمداً على المحسوسات الخارجية ، لاذلك الطريق الذى يذهب إلى أن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٧٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٧٩ - ٨٠ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٨٠.

للكليات وجوداً خارجياً حقيقياً ، وعنه تفيض إلى النفس (١) وسيتنين هذا تماماً حين دراسة نقده لوجود كليات مفارقة .

## ٣ ـ نقد القول بوجود كليات مفارقة :

يستند وجود المعقولات إلى موضوعاتها خارج النفس . والدلك ماكان منها صادقاً كان له موضوع خارج النفس يستند كلية إلى صورته المتخيلة . وما نم يكن له موضوع كان كاذباً لكون الصور المتخيلة منه كاذبة (٢) . وبالحملة فيظهر ظهوراً أولياً أن بين هذه الكليات وخيالات أشخاصها الحزئية ، إضافة ما بها صارت الكليات موجودة ، إذ كان الكلي إنما الوجود له من حيث هوكلي عما هو جزئي (٣) .

وباستناد هذه الكليات إلى خيالات أشخاصها صارت متكثرة بتكثرها، وصار معقول الإنسان عندى مثلا غير معقوله عند أرسطو (٤) ،

هذا ما يصر عليه ابن رشد ناقداً ونافياً القول بوجود كليات مفارقة ، حتى يبين لنا أن الكلى لابد أن يستند إلى الجزئى والمعقول لابد أن يستند إلى المحسوس .

و برى ابن و شدأن قول الفلاسفة إن الكليات موجودة في الأذهان لا في الأعيان، يراد به أنها موجودة بالفعل في الأذهان لا في الأعيان، ولا يقصد منه الذهاب إلى أنها ليست موجودة أصلا في الأعيان، بل إنها موجودة بالقوة غير موجودة بالفعل. ولو كانت غير موجودة أصلا لكانت كاذبة (٥). و هذه الفكرة

<sup>(</sup>١) مقدمة الدكتير أحمد فؤاد الأهواني لتلخيص كتاب النفس ص٧٥.

<sup>(</sup> ٢ ) تلخيص كتاب النفس ص ٨٠ .

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ٨٠٠

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق ص ٨١ .

<sup>( • )</sup> تهافت التهافت ص ٣٣ .

هي التي تجعل ابن رشدعقلياً، لأن الكليات لها وجود ذهني فهو من العقليين، وإن كانت الكليات لابد أن تستند إلى وجود الجزئيات

فالكليات غير موجودة خارج النفس ، وإنما تجتمع في اللهن من الحزثيات (١) والذي للشخص هو المبدأ الحزثي الشخصي ، والمبدأ الكليليس موجوداً خارج النفس وإنما الموجود الشخصي ، وذلك أن هذا الشخص المشار إليه إنما تولد عن شخص مشار إليه ، ولم يتولد الإنسان الكلي عن الإنسان الكلي الإنسان الكلي .

وبهذا المعنى قيل فى كتاب المقولات إن كليات الأشباء المعقولة إعا صارت موجودة بأشخاصها وأشخاصها معقولة بكلياتها . وقيل أيضاً إن الأشخاص موجودة فى الأعيان والكليات فى الأذهان (٣) .

فظاهر من هذا أننا لانحتاج فى أن نعقل ماهيات الأشياء إلى القول بوجود كليات مفارقة سواء كانت موجودة أو لم تكن ، بل إن كانت موجودة فليس يكون لها غناء فى تعقل ماهيات الأشياء ، ولابالجملة فى الوجود المعقول (٤) .

فلا غناء للكليات القائمة بذواتها خارج النفس في المعرفة ولا في الكون ، إذ كان الكون بالذات إنما هو الأمر الشخصي الحزئي (٠) .

<sup>(</sup>١) تفسير ما بعد الطبيعة ، ٣٠ ، ص ١٥٤٣ .

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ، ج ٣ ، ص ١٥٤٤ - ١٥٤٥ .

<sup>(</sup> ٣ ) تَهافت النّهائت ص ٧٨ .

<sup>(</sup> ٤ ) تلخيص ما بعد الطبيعة ص ٥٥ .

<sup>(</sup> ه ) تلخيص ما بعد الطبيعة ص ٥٢ - ٥٣ .

وأيضاً كيف يمكننا الاعتقاد بأن الكلى 'جوهر وقائم بذاته ، وهو ما يقال في موضوع لاعلى موضوع وذلك يتبين في حده ،وما هذه صفته فهو عرض ضرورة (١) .

فهذه الأشكالات كلها إنما تلتزم عن وضع هذه الكليات قائمة بذاتها خارج النفس ومن هنا فلا مفر فى رأى ابن رشد من رفض القول بوجود كليات مفارقة(٢) .

فالمعقول فيما يرى ابن رشد لا وجود له خارج الذهن بما هومعقول، وإنما هو خارج الذهن بما هو معصوس وليس لكليات الأشياء الحسية ومعقولاتها وجود خارج النفس، ولا الكليات سبب فى وجود جزئياتها المحسوسة، بل الصورة الجزئية والمادة الجزئية هما السببان فقط فى وجود الجوهر المحسوس الذى ينقسم إلى مادة وصورة ، والشخص إنما فاعله شخص آخر مثله بالنوع ، وشبهه ، والصورة الكلية والمادة الكلية ليس لهما كون ولافساد (٣) .

فالأصل فى الكليات إذن أنها إحساسات صادرة عن جزئيات يضم الإنسان بعضها إلى بعض ، ويتصور أنها تكون معنى عاماً ، فيقول إنها تصورات أومفهو مات كلية ، وهى لاتوجد إلابالقوة وجوداً خارجياً ، أي أنها توجد فى اللهن فقط . وعلى هذا يكون الأصل فى كل ماهية هو الإدراك الحسى ،؛ ولاوجود للماهية فى الخارج بالفعل بل توجد بالقوة فحسب . والعقل بتركيبه للصور الحسية بعضها مع بعض يؤلف الماهيات الكلية .

<sup>(</sup>١) تلخيص ما بعد الطبيعة س ٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٥٥.

<sup>(</sup>٣) المصدرالسايق من ص ١٠٦

```
مراتب إدراك الموجود
( من الأدنى إلى الأعلى)
وجود فى العقل
وجود فى القوة الذاكرة
وجود فى القود الخيالية
وجود فى البصر ( اللون يلبوك لذاته )
وجود فى الميولى ( وجود جمادى غير مدرك لذاته )
وجود فى الهيولى ( وجود جمادى غير مدرك لذاته )
```

هذا كله يدل على أن تفسير ابن رشد للصلة بين المحسوس والمعقول يتضمن نقده لوجود كليات مفارقة . فإذا كان يعتقد بضرورة الارتفاع من المحسوسات إلى المعقولات ومن الحزثيات إلى كلياتها ، فإنه يرى من الضرورى نقد القول بوجود كليات مفارقة ، إذ إنها لا تستطيع تفسير المعرفة الإنسانية ، كما لاتستطيع نظرية الفيض تفسير وجود الموجودات ، إذ يجب تفسير وجودها يالقول بالمادة والصورة ولايوجد شي خارج عنها . و فيظهر من شأن الأشخاص المحسوسة أنها مركبة ، إذ كان يوجد لها حالتان من الوجود في غاية التباين ، وهو الوجود المحسوس والوجود المعقول . فإنه ليس عكن أن يوجد لها هذان من جهة واحدة ، بل الصورة هي السبب في كون الشي معقولا ، والمادة في كونه محسوساً (۱) .

و لعل هذا كله يدلنا على أن ابن رشدكان صاحب اتجاه عقلى ، نظر آ لأنه يفسر المعرفة على أساس الصعود من المحسوس إلى المعقول ، من الجزئى إلى الكلى ، وبالإضافة إلى أن هذا يعنى رفضه للطريق الذى يعتمد عليه الصوفية فى تفسيرهم للمعرفة ، وهذا سيتضح لنا فى الفصل القادم :

<sup>(</sup>١) المعلو الدايق ص ٧٧ .

# الفصلاالثابى

## مشكلة الاتصال

ويتضمن هذا الفصل العناصر والموضوعات الآتية :

(١) اهتمام ابن رشد بدراسة هذه المشكلة

(٢) مراتب الاتصال عند ابن باجه

- الرتبة الحمهورية
- المرتبة (المعرفة) النظرية
  - مرتبة السعداء
- (٣) موقف ابن رشد من مراتب الاتصال
  - (٤) نقد طريق الاتصال الصوفي.

و لما كان الإنسان هو الذى حفى به الكمال ، كان هو أشرف الموجودات التى هاهنا . إذا كان هو الرباط والنظام الذى بين الموجودات الحسوسة الناقصة أعنى التى تشوب فعلها أبدا القوة وبين الموجودات الشريفة التى لاتشوب فعلها قوة أصلا ، وهى العقول المفارقة : ووجب أن يكون كل ما فى هذا العالم إنما هو من أجل الإنسان وخادم له : إذ كان الكمال الأولى الذى كان بالقوة فى الهيولى الأولى إنما ظهرفية : فما أظلم من يحول بين الإنسان وبين العلم الذى هو طريق إلى حصول هذا الكمال ه

[ ابن رشد : رسالة الاتصال ص ١٧٤ ]

## الفصل الثانى

#### مشكلة الاتصال

#### أولا: تمهيد:

أثار ابن رشد هذه المشكلة حين حديثه عن الصور المعقولة ، أى المعقولات . وقال : إنه إذا كانت هذه المعقولات توجد أولا ً بالقوة ثم بالفعل ، وكان كل ما هذا شأن مما قوامه بالطبيعة ، فله محرك يخرجه من القوة إلى الفعل ، وجب ضرورة أن يكون الأمر على هذا في هذه المعقولات ، وذلك لأن القوة . لا يمكن أن تصير إلى الفعل بذاتها . ووجب أيضاً أن يكون هذا المحرك عقلا وغير هيو لاني أصلا . و ذلك أن العقل الهيولاني بما هو هيولاني محتاج ضرورة في وجوده إلى أن يكون هاهنا عقل موجود بالفعل دائماً ، وإلالم يوجد الهيولاني . وكل ما لا يحتاج في فعله الخاص إلى الهيولى فليس بهيولاني أصلا . فهذا الفاعل يعطى طبيعة الصورة المعقولة من حيت فليس بهيولاني أصلا . فهذا الفاعل يعطى طبيعة الصورة المعقولة من حيت هي صورة معقولة (1) .

ومن هنا يظهر أن هذا العقل الفاعل أشرف من الهيولاني ، وأنه فى نفسه موجود بالفعل عقلاً دائماً ، وإذ عقلناه نحن أو لم يعقله ، وأن العقل فيه هو المعقول من جميع الوجوه ، وهذا العقل كما تبين من قبل أنه صورة ، ونتبين هاهنا أن فاعل . ولذلك يظن أن عقله ممكن لنا بآخره ، أى من حيث هو صورة لنا ، ويكون قد حصل لنا ضرورة معقول أزلى ، إذكان في نفسه عقلاً سواء عقلناه نحن أو لم نعقله ، لا أن وجوده عقلاً من دخلنا كالحال في المعقولات الهيولانية : وهذه الحال هي التي تعرف بالاتحاد

<sup>(</sup>١) ثلمنيس كتاب النفس ص ٨٨ .

والاتصال ۽ (١) ،

فالكلام عن مسألة الاتصال يرتبظ بالكلام عن العقول التي قسمها ابن رشد ثلاثة أقسام هي الهيولاني، وبالملكة، والفعال وهو المخرج له من القوة إلى الفعل. وحديثه عن الفعال وهو الذي وصفه بأن أشرف من الهيولاني، وأنه في نفسه موجود بالفعل عقلا دائماً سواء عقلناه نحن أو لم نعقله، وأنه أيضاً صورة محضه، إذا حصلت لنا فقد حصل ضرورة معقول أزلى (٢)، كل ذلك ير تبط بموضوع الاتحاد أو الاتصال :

ونود أن تشير إلى أن البحث في موضوع الاتصال ، لا يعد داخلا في الإطار المعر في فحسب ، بل له بعض الأبعاد الميتافيزيقة ، تلك الأبعاد التي تتمثل في إشارات هذا الفيلسوف أو ذاك من الفلاسفة الذين بحثوا في مشكلة الاتصال ، إلى السعادة ، وإلى كيفية الاتصال بالله تعالى ، سواء قلنا يإتصال فكرى عقلي ذهني ، أوقلنا باتصال على النحو الذي يزعمه المتصوفة ، أي اتصالا يقوم على الذوق والوجدان ،

وسنرى فى آخر دراستنا لمشكلة الاتصال عند فياسوفنا ابن رشد ، أن الاتصال الذى يقول به ، ليس أكثر من الصعود من الجزئى إلى الكلى ، ومن المحسوس إلى المحقول ، حتى يتسنى للفرد بعد ذلك أن يصل إلى الله ، وهذا ما جعل ابن رشد – كما سنرى – بعيداً عن الاتصال الذى يتحدث عنه الصوفية ،

وإذا كان ابن رشد قد ابتعد عن الاتصال على النحو الذى يقول به المتصوفة ، فإنه كان متأثراً بفلاسفة عرب سبقوه إلى دراسة هذه المشكلة وخاصة ابن باجه وابن طفيل. صحيح أن ابن رشد بعد عرضه لمراتب الاتصال

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٨٨ -- ٨٩.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٨٩ ، في النفس لأرسطو: مقدمة د. هيد الرسمين پلوي ، ص ١٠ -- ١١ .

عند ابن باجه على سبيل المثال ، ولايرتضى لنفسه طريق باجه ، لأنه قد يوهدى من بعض جوانبه إلى نحو من المسلك الصوفى . ولكن لابد لنا من الإشارة إلى أن فهم ابن رشد لمذهب ابن باجه في هذا المجال لا يعد فهما دقيقاً ، إذ أن ابن باجه كان عقلانيا في هذا المجال ، بحيث لانجده في مذهبه يعتمد على أى محور من المحاور الصوفية . والمقارن بين رأى به ابن باجه ورأى ابن رشد ، بحد أن رأى ابن رشد بعد قريباً جداً من رأى ابن باجه ، ابن رشد عيث لانرى مرراً لأن يميز ابن رشد بين رأى أول هو رأى ابن باجه ، وحيث لانرى مرراً لأن يميز ابن رشد بين رأى أول هو رأى ابن باجه ، وما عيث لانرى موراً لأن يميز ابن رشد بين رأى أول هو رأى ابن باجه ، في في ابن باجه ، في ابن يقول إنه يعد الرأى الذى يأخذ به ، وهذا كله سيتضح لنا في ابن يقول إنه يعد الرأى الذى يأخذ به ، وهذا كله سيتضح لنا في ابن بابي :

#### ثانياً: طريقا الاتصال:

وقد عرض ابن رشد لمسألة الانصال في عدة مواضع منها تلخيصه لكتاب النفس وكذلك رسالته في الانصال ، وهو يعرض لنا في تلخيصه لكتاب النفس مذهبين : الأول مذهب ابن باجة كما هو موجود في رسالته في الانصال (١) ، ثم مذهب ثان سيأخذ به فيلسوفنا ،

ويدهب ابن باجة إلى أن هناك ثلاث منازل الاتصال :

أولها المرتبة الحمهورية وهي المرتبة الطبيعية ، وهذه إنمالهم المعقول مرتبطاً بالصور الهيولانية، ولايعلمونه إلا بها رعبها ومها ولها . وتدخل في هذه جميع الصنائع العملية (٢) .

والثانى المعرفة النظرية، وهى ف ذروة الطبيعية، إلا أن الجمهورينظرون إلى الموضوعات. والنظار الطبيعيون إلى المعقول ثانياً، ولأجل الموضوعات. والنظار الطبيعيون إلى المعقول أولا ، وإلى الموضوعات ثانياً ، ولأجل المعقولات تشبيهاً ، فلذلك ينظرون إلى المعقول أولا ، ولكن مع المعقول الصور الهبولانية ت

<sup>(</sup>١) يذكر رينان أن لإبن رشد نبرحاً لرسالة ابن باجة و في إتصال العقل بالإنسان a ، وقدورد ذكرها في قائمة الأسكوريال ؟ ( ابن رشد ص ٦٨ ) .

<sup>(</sup> ٢ ) رسالة الإتصال لإبن باسة ص ١١٢ .

فهذه المرتبة النظرية يرى صاحبها المعقول ولكن بواسطة ، مثال الشمس حين تظهر فى الماء ، فإن المرثى فى الماء هو خيالها ، لاهى بنفسها . والجمهور يرون خيال خياله ، مثل أن يلقى الشمس خيالها على ماء ، وينعكس ذلك على مرآة ، ويرى من المرآة الذى ليس له شخص .

والثالثة مرتبة السعداء وهم الذين يرون الشيئ بنفسه .

و فحال الجمهور من المعقولات تشبه أحوال المبصرين في مغارة لا تطلع عليهم الشمس فيها فيرونها ، بل يرون الألوان كلها في الظل ، فن كان في فضاء المغارة رأى في حال شبيهة بالظلمة ، ومن كان عند مدخل المغارة رأى الألوان في الظل ولم يبصر قط ذلك الضوء . فلللك كما أنه لاوجود للضوء بجرداً عن الألوان عند أهل المغارة ، كذلك لاوجود لذلك العقل عند الحمهور ولايشعرون به . وأما النظريون فينزلون منزلة من خرج من المغارة إلى البراح ، فلمح الضوء بجرداً من الألوان ، ورأى جميع الألوان على كنهها . وأما السعداء فليس لها في الإبصار شبه ، إذ يصيرون هم الشي . فلو استحال البصر فصار ضوءاً لكان عند ذلك يتنزل منزلة السعداء و (1) .

فالمعقولات مراتب أو لها مرتبة الجمهور ، وهى المعقولات العملية ، وهذه كاثنة فاسدة إذ كانت مرتبطة بالصور الخيالية (٢) .

وثانها المعقولات النظرية ، ولها عدة مراتب منها معقولات الأمور التعاليمية أى الرياضية وهي معقولات ناقصة ، إذا كانت لاتتصور على ماهي عليه في وجودها ؛ وهي تستند إلى مثالات أشخاصها ، ولذلك تكاد أن تكون معقولاتها كالخترعة (٢)

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١١٣ - ١١٤.

<sup>(</sup> ٢ ) تلخيص كتاب النفس لابن رشد ص ٩١ .

<sup>(</sup>٣) ألمسدر السابق ص ٩١ - ٩٣ .

و منها معقولات العلم الطبيعى ، و هى أشرف من إتلك، إذ كانت معقولاتها أنم وجوداً : و أقرب إلى الأمور الشخصية ، إذ أن معقولاتها تستند إلى خيالات أشخاصها .

فإذا ارتقى صاحب العلم الطبيعي مرتقى آخر ، فنظر فى المعقولات التي ليست موجودة وهي الصور المفارقة ،عقل فى ذلك الوقت معقولات غير فاسدة أصلا. إذ كان ما يعقل من هذه لا يستند إلى موضوعات و لا لهاموضوعات.

فالناس إذن صنفان : سعداء وجمهور . أما للجمهور فليس ممكن أن يكون معقولا اثنين منهم واحداً بالعدد، لأنه يلزم عن ذلك حالات كثيرة، منها أن يكون الإنسان موجوداً قبل وجوده ، وأن يكون العلم تذكراً، ولا يكون التعلم على الحجرى الطبيعي يفيد كيفاً بل كماً ، حتى تكون جميع المعقولات موجودة بالفعل عند أرسطو مثلا، كما هي عند كل واحد من الحمهور .

أما السعداء، فانها على الضد من ذلك، أى لا يمكن أن يوجد سعيد من الناس أننين بالعدد من جهة ماهما على كما لهما الأخير.

وتود أن نقول إن ابن رشد يعدل عن هذا المذهب ، ومبعث عدوله ، أن هذا المذهب يسلك مسلك الصوفية ، ويخرج الإنسان عن دائرة العلم الطبيعي ، بالإضافة إلى أنه يعد نوعاً من التعديل أو التشكيك على مذهب أرسطو (١) .

هذا ما يراه ابن رشدبالنسبة للمذهب الذي يقول به ابن باجة ، والذي يميز من خلاله ابن باجة بين مرتبة خاصة بالحمهور وتعد أقل مرتبة لأنها ترتبط بالحس ارتباطاً مباشراً . ومرتبة ثانية تعد أعلى من المرتبة الأولى ، إذا أن أصاب هذه المرتبة ينظرون أو لا إلى الحانب المحقول ثم ينظرون في

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٠ - ٩١ - ٩٢ .

الموضوع (أى الحانب الحسى) ، ومرتبة ثالثة وأخيرة تعد فيما يرى فيلسوفنا المغربي تبن باجه ، أعلى مرتبة لأنها تتمثل في روية الشيئ بنفسه، وهذا الرأى من جانب ابن باجة يعد تعبيراً عن الاتصال بالله ، ومن هنا تعد هذه المرتبة الثالثة ، مرتبة السعداء .

ولكن هل رأى ابن رشد بالنسبة لمذهب ابن باجه يعد رأياً صائباً ؟ بستطيع أن نقول من جانبنا تأكيداً على ماسبق أن أشرنا إليه قبل ذلك ، أن الاتصال عند ابن باجة لا يعد أنصالا ير تبط الجانب الصوف من قريب أو من بعيد ، إذا أن المرتبة الثالثة وهي تعد أعلى المراتب الثلاث لا تعنى أكثر من التعبير عن السعادة في كونها التشبة بالله بقلس الطاقة البشرية ، مإذن فأين البعد الصوفي عند ابن باجه ؟ الواقع أن لا وجود لهذا البعد عند ابن باجة ، وإذا كان ابن رشد يقول باتصال يعتمد على النظر والعقل ، فإن رأى ابن رشد كما سبق أن أشرنا لله مجتمد على النظر والعقل ، فإن رأى باجة ، كما لا يعد تعبيراً عن اتجاه مختلف عن اتحاه ابن باجة ، إن كل باجد منهما ، ابن باجة وابن رشد ، قد سلك الطريق العقلى النظرى إلى واحد منهما ، ابن باجة وابن رشد ، قد سلك الطريق العقلى النظرى إلى واحد منهما ، ابن باجة وابن رشد ، قد سلك الطريق العقلى النظرى إلى واحد منهما ، ابن باجة وابن رشد ، قد سلك الطريق العقلى النظرى إلى واحد منهما ، ابن باجة وابن رشد ، قد سلك الطريق العقلى النظرى إلى المسته لمشكلة الاتصال ،

هذا عن المذهب الأول الذي يعرضه ابن رشد في رسالة و الاتصال ، أما المذهب الدني ، وهو الذي يرتضيه ابن رشد لنفسه ، فانه ؛ كما سترى وكما سبق أن أشرنا منذ قليل ، لا يعبر عن خلاف رئيسي بين الفيلسوفين، إن الخلاف يكون ببن طريق ابن باجة وابن رشد من جهة ، وطريق الصوفية من جهة أخرى ، ولا يكون الخلاف بين ابن باحة وابن وشد ، الفيلسوفن قد سار في الا تجاه العقلي النظرى ،

لقد لخص ابن ابن وشد المذهب الثانى ، والذى يأخذ به ابن وشد(١)

<sup>(</sup>١) ثلخيص كتاب النفس ص ٨٩ - ٩٠ ، وأيضاً رسالة الاتصال لابن وهه ه ص ١٢٢-١٢٣.

ويرى - فى معرض تعبيره عن هذا المذهب - أن العقل النظرى لما كان من طبيعته أن ينتزع الصور من الموجودات الحسية عن طريق النجريد العقلى، فإنه أحرى به إذن أن ينتزع هذه الصور المفارقة التي هي فى نفسها عقلا ولكن ماهى هذه الصور المفارقة؟

إن هذه الصور المفارقة تدخل فى إطار عالم يختلف عن عالمنا، إنها تدخل فى إطار العالم الإلهى . وتعد هذه الصور المفارقة ، الكمال الأخير للعقل الهيولانى الذى يبدأ بالمحسوسات . ويرى ابن رشد أن إدراك هذه الصور المفارقة يعد الكمال الأخير للإنسان والغاية المقصودة .

ونستطيع القول بأن تحليل ابن رشد لموضوع الاتصال يعد تحليلا قائماً على انجاهه العقلي ولايتعارض مع مانجده عند ابن رشد من نزعة عقلية في سائر الجوانب التي تكون مذهبه الفلسفي . إنه يتحدث عن العقل الهيولاني المادي، وعن انتزاع الصورة من الجزئي والمحسوس ، ثم ينتقل إلى الحديث عن إدر اك العالم الإلهي . ومن هنا يعد الطريق الذي سارفيه طريقاً صاعداً إن صح التعبير ، لأنه يبدأ أساساً بالمحسوسات و ينتقل منها إلى النجريد الدهني في هذا العالم ، ثم العالم الإلهي . وهذا ما دفعه كماستري إلى نقد طريق الاتصال الصوف .

## ثالثاً : نقد طريق الاتصال الصوف :

هذا الفهم للكمال الأخير للإنسان يتنافى و تصور الصوفية للسعادة القصوى. وقد فند ابن رشد مذهبهم فى هذا المجال بعد أن عرض لمذهب ابن باجة فى الاتصال .

فإبن رشد يقول في معرض حديثه و نقده لرأى الصوفية في الانصال والاتحاد :

وهذه الحال من الاتحادهي التي ترومها الصوفية . وبين أنهم لم يصلوها قطإذ كان من الضروري في وصولها معرفة العلوم النظرية .. ولذلك كانتهذه الحال كأنها كمال إلهي للإنسان ، فإن الكمال الطبيعي إنما هو أن يحصل له في العلوم النظرية الملكات التي عددت في كتاب البرهان . ولذلك كانت القوتان فيهما مقولة باشتراك ، أعنى القوة على الكمال الطبيعي والإلهي . فإن القوة على الكمال الطبيعي والإلهي . فإن القوة على الكمال الإلهي الأخير ليس فيه شي من معنى القوة الهيولانية المتقدمون أنه موجود للإنسان من أول الأمر في وقت الولادة ، ولذلك قالوا غمرتها الرطوبة ، والفرق بين القوتين أن القوة الطبيعية إذا وجدت بالفعل ، نقد وجد ما لم يكن موجوداً بعد ، وهذه القوة إذا وجدت بالفعل ، نقد وجد ما لم يكن موجوداً بعد ، وهذه القوة إذا وجدت بالفعل فإنما الاستكمال هنالك في الإضافة وبهذه النسبة سمى العقل الفعال مستفاداً ي (۱)

فابن رشد إذن يحل مسألة الانصال تحليلاً لايتجاوز دائرة المعقولات، فيرى أنه لما كانت الحكمة الإلهية والعدل الربانى يقتضى ألا يبقى نوع من أنواع الموجودات و لاطورمن أطوار الوجود إلا ويخرج إلى الفعل. وكان العقل الذي هو المعقولات بالقوة طوراً من أطوار الوجود الشريفة ، وجب أن يخرج من القوة إلى الفعل. ولكونه من جنس العقل كان واجباً أن يخرجه إلى

<sup>(</sup>١) تلخيص كتاب النفس من ٩٥.

العقل شيّ هو عقل بالفعل متقدم عليه بضروب الشرف والوجود، وهذا هو العقل الفعال (١) ـ

فاذا كان هناك طريقان للانصال : اتصال يبدأ بالمحسوسات حتى يصل الى حصول المعقولات فى عقلنا . و اتصال يعتمد على القول بأنه موهبة إلهية لا تتيسر إلا للسعداء ، فان ابن رشد يقول بالطريق الأول طبقاً لمدهبه فى تدرج المعرفة الإنسانية فى المحسوسات حتى المعقولات ، أى يقول بتطور طبيعى للمعرفة ، وينكر الطريق الثانى لأنه لاينزع منزعاً حسياً أو عقلياً ، بل يفسر المعرفة بنوع من العجائب والخوارق ، وهو التفسير الذى لا يمكن القول به فى مجال العلم . وجذا تم له نقد طريق الصوفية الى تعتمد على القول بالطريق الثانى ، أى ترى أن الإنسان لا يستطيع الصعود إلى مرتبة الاتصال بالعلم والبحث ، بل بالتقشف والزهد يصل الإنسان إلى هذه المرتبة (٢) .

وهكذا بقى ابن رشد بعيداً عن التصوف ، وذلك باعلانه أنه لاسبيل إلى الاتصال إلا بالعلم أى عند النقطة الى تصل فيها ملكات الإنسان إلى أقصى قوتها (٣)، و دليل ذلك مايذهب إليه من أن الإنسان لما كان أشرف الموجودات الى هاهنا ، إذ كان هو الرباط والنظام الذى بين الموجودات

<sup>( 1 )</sup> رسالة الاتصال لابن رشد ص ١٢٢ .

<sup>(</sup> ٧ ) في الفئسقة الإسلامية : منهج وتعليبة للدكتور إبراهيم بيوى مدكور ص ٥٨ – ٥٥ . ويقول الدكتور أحمد فؤاد الأهواني و للإتصال طريقان : صعود وهبوط فالطريق الصاعد هو الذي يبدأ من المحسوسات ، ثم العمور الهيولائية ، ثم العمور الحيالية ثم العمور الحيالية ثم العمور المحقولة . فإذا حصل في المقل هذه المعقولات شي ذلك إتصالا أي إتصال العقل الهيولائي بالعمور الممقولة التي هي قمل محض . وهذا العاريق ميسور لكل إنسان . والعاريق الهابط النازل هو أن تفتر ض وجود هذه العمور المعقولة وأنها تتصل بنا فتكتسبها ، وهذه موهبة إلهية لا تتيسر لكل إنسان ، يل لاسناف السعداء فقط . وينكر ابن رشد العاريق الثاني ويؤثر بعد القحص العاريق الأولى على ( مقدمة الدكتور الأهواني لطخيص كتاب النفس ص ٢٠ ) .

E. Renan : Averroes p. 122-123.

الحسوسة الناقصة أعنى التى تشوب فعلها أبداً القوة وبين الموجودات الشريفة التى لانشو ب فعلها قوة أصلا ، وهوالعقول المفارقة ، وجب أن يكون كل ما فى هذا العالم إنما هو من أجل الإنسان وخادم له ، إذ كان الكمال الأول الذى بالقوة فى الهيولى الأولى إنما ظهر فيه . فما أظلم من يحول بين الإنسان وبين العلم الذى هوطريق إلى حصول هذا الكمال(١):

وبهذا كله حارل ابن رشدحل مشكلة تركها أستاذه معلقة) ، وذلك فى كتابه فى النفس . فالإنسان عنده يمكن أن يصل بملكاته الطبيعية والتجريبية إلى معرفة الموجودات الحفية .

وإذا كان الإنسان لايدرك هذه إلحواهر ، فإن عمل الطبيعة يدهب سدى إذ أن هذا يودى إلى القول بأنها تخلق معقولا بلا عقل يدركه(٢) .

<sup>(</sup>١) رسالة الاتصال لابن رشد من ١٧٤.

E. Renan: averroes et l'averroisme p. 124-125. (1)

## الباب الثالث

العقل والوجو د

ويتضمن هذا الباب الفصول التالية :

الفصل الأول : مشكلة قدم العالم

الفصل الثانى: موقف ابن رشد من مشكلة الفيض

الفصل النالث: تفسير انظواهر الفلكية

## تقد ہم

إذا كنا قد درسنا فى الباب السابق موضوع المعرفة ، فآن لنا أن ننتقل إلى در اسة و الوجود ، ولسنافى حاجة إلى القول بأن فلاسفة العرب سواء وجدوا فى المشرق العربى أو المغرب العربى قد اهتموا بدر اسة مشكلة الوجود اهتماماً كبراً .

وبعد تحليل من جانبنا لكل ماتركه لنا ابن رشد من تراث يبحث فى موضوع الوجود من قريب أومن بعيد ، ، قسمنا دراستنا للوجود إلى أقسام ثلاثة : قسم درسنا فيه مشكلة قدم العالم وهى من أخطر المشكلات التى دار حولها نقاش طويل بين الفلاسفة و المتكلمين ، أى بين القائلين بقدم العالم والقائلين عدوث العالم وقسم ثان درسنا فيه عدوث العالم وقسم ثان درسنا فيه العالم العلوى ، وليس العالم السفلى ، أى الأفلاك السماوية و ذلك طبقاً للنظرة الأرسطية إلى الكون على أساس تقسيم الكون إلى عالم ما فوق فلك القمر وعالم ما عمت فلك القمر . المساحدة المنافرة ا

# الفصل الأول

## مشكلة قدم للعالم

ويتضمن هذا الفصل العناصر والموضوعات الآتية :

، \_ أهمية المشكلة في التراث الفلسفي الإسلامي .

٢ ــ الاتجاه العقلى فى موقف ابن رشد من الصراع بين أهل القدم وأهل
 الحدوث ٥

- ( أ ) الدليل الأول
  - (ب) الدليل الثاني
- ( ح ) الدليل الثالث
  - (د) الدليل الرابع

٣ ــ الاتجاه العقلي في موقف ابن رشد من القول بأبدية العالم

٤ ــ الاتجاه العقلى فى تصور ابن رشد لفاعل العالم من زاوية القدم .

و وأعلم أنى وإن كنت قد برهنت على حدوث العالم وحقق الحق فيه على حسب ما أدى إليه فكرى ووقفى عليه نظرى ، فلا أقول بأن القائلين بالقدم قد كفروا بمذهبهم هذا ، أو أنكروا به ضرورياً من الدين القويم، وإنما أقول أنهم قد أخطوا فى نظرهم ولم يسددوا مقدمات أفكارهم .ومن المعلوم أن من سلك طريق الاجتهاد ولم يعول على التقليد فى الاعتقاد ولم تجب عصمته ، فهو معرض للمخطأ ، ولكن خطوه عند الله واقع موقع القبول حيث كانت غايته من سيره ، ومقصده من تمحيص نظره ، أن يصل الحق ويدرك مستقر الية بن »

[ محمد عبده : حاشية على شرح الدو اني على العقائد العضدية ص ٦٠ ]

# الفصل الأول

## مشكلة قدم العالم

#### أولا: تمهيد:

أهمّم ابن رشد اهمّاماً كبيراً بالبحث في هذه المشكلة، مشكلة الحدوث، والقدم ، كما اهمّ بها كثير من متكلمي وهلاسفة العرب .

وإذا كان ابن رشد يقول بقدم العالم ، كما سنرى، فإنه كان حريصاً على نقد الغزالى الذى قال بحدوث العالم ، وذهب إلى تكفير الفلاسفة الذين قالوا بقدم العالم .

وإذا بدأنا تاريخ الفلسفة العربية ، بالكندى ، فإننا نستطيع القول بأن الكندى قد قال بالحدوث دونا غيره من الفلاسفة الذين عاشوا بعده . فالفار الى يقول بقدم العالم ، وابن سينا ارتضى لنفسه القول بالقدم ، وكذلك فعل ابن طفيل و ابن رشد .

وليس من الصحيح أن نقول إن ابن رشد يقول بحدوث العالم بل الصحيح أن نقول إن ابن رشد كان صريحاً في القول بقدم المادة الأولى ، وإلا لما كان هناك مبرر لقيامه بالرد على الغزالي والدفاع عن الفلاسفة و الدارس لما كتبه ابن رشد حول هذه المشكلة ، بجد أنه نظر إليها من جميع جو انبها و أبعادها . إن لا يكتفى ببيان ردود الفلاسفة على المتكلمين الدين قالوا بالحدوث ، أى حدوث العالم عن العدم . بل إن ينظر أيضاً في موضوع الأبدية ، كما نظر في موضوع الأزلية ، ليس هذا فحسب ، بل إننا سنجد عند فيلسوفنا ابن رشد دفاءاً عن الفلاسفة الذين قالوا بقدم بل إننا سنجد عند فيلسوفنا ابن رشد دفاءاً عن الفلاسفة الذين قالوا بقدم طبيعياً ، خلافاً لما ارتاه الغزالي حين وصف الفلاسفة بالتناقض لأنهم في طبيعياً ، خلافاً لما ارتاه الغزالي حين وصف الفلاسفة بالتناقض لأنهم في الموقت الذي يقولون فيه بقدم العالم ، يقدمون لنا أدلة على وحود اقه .

#### To: www.al-mostafa.com

ثانياً : الالجاه العقلى في موقفه من الصراع بين أهل القدم و أهل القدم الحدوث بالنسبة لأزلية العالم :

وإذا أردنا الكشف عن الاتجاه العقلى لابن رشد فى هذا المجال ؛ لابد من تتبع رده على الغز الى – إذ أن جزءاً كبيراً وهاماً من حل ابن رشد لهذه المشكلة سيتضع من خلال رده على خصمه الغز الى الذى ذهب إلى أنجماهير الفلاسفة قد اتفقوا على القول بقدم العالم ، فإنه لم يزل موجوداً مع الله تعالى ومعلو لاله، ومساوقاً له غير متأخر عنه بالزمان مساوقة المعلول للعلة ومساوقة النور للشمس ، وأن تقدم البارى عليه كتقدم العلة على المعلول ، وهو تقدم بالذات والرتبة لابالزمان (١) . بل ذهب إلى تكفيرهم بهذا القدم سواء من ناحية الأزلية أو الأبدية ، والقول بأن الحواهر كاها قديمة (٢) .

وإذا كانالغز الى قد هاجم أدلة الفلاسفة ، فإن ابن رشد قد عنى بدحض هذا الهجوم ، ولكن بعد تصفية هذه الأدلة وتنقيتها من الشوائب .

#### ١ ــ الدايل الأول :

يرى الفلاسفة — كما يحكى عنهم الغزالى — استحالة صدور حادث عن قديم مطلقاً ، ومرد ذلك أننا إذا فرضنا القديم ولم يصدر عنه العالم مثلا فسينتج عن ذلك عدم وجود مرجح للوجود ، بل إن هذا الوجود كان مجرد إمكان صرف .

فإذا حدث بعد ذلك لم نحل إما أن يتجدد مرجع أولم يتجدد ، و في حالة عدم تحدد المرجع ، يبقى العالم على الإمكان الصرف كما كان قبل ذلك . وإن تجدد مرجع فلا بد من التساول عن محدث هذا المرجع ، ولم محدث الآن ، ولم محدث من قبل ؟ أى لم لم محدث العالم قبل حدوثه ؟ . إذا قلنا إن ذلك بسبب عجزه عن الإحداث أو استحالة الحدوث ، فإن ذلك يودى

<sup>(</sup>١) ميافقة صريح الممقول ، لصحيح المنقول ج ١ ، ص ٢٩، الرد على المنطقيين ص ٢٨١.

<sup>(</sup> ٢ ) تهافت الفلاسفة ص ٧٤ .

إلى انقلاب القديم من العجز إلى القدرة ، والعالم من الاستحالة إلى الإمكان .

ومن البين أن هذين الافتراضين محالان . ولا يمكن أن يقال : لم يكن قبله غرض ثم تجدد غرض . ولا يمكن أن محال على فقد آلة ثم على وجودها . وإذا قبل إنه يرد وجوده قبل ذلك فلابد من القول : إنه حصل وجوده لأنه صار مريد آلوجوده بعد أن لم يكن مريد آ . فتكون قد حدثت الإرادة . وحدوثه فى ذاته محال لأنه ليس محل الحوادث ، أما حدوثه لا يجعله مريد آ .

و إذا كانت الإشكالات السالفة تعد إشكالات في محل الحدوث ، فإننا إذا انتقلنا إلى أصل الحدوث وجدنا إشكالات أخرى إذ أننا نتساءل : من أين حدث ، ولم حدث الآن ، ولم محدث قبله ؟ أحدث الآن لامن جهة الله ؟ فإذا جاز حادث من غير محدث ، قليكن العالم حادثاً لاصانع له ، وإلا فأى فرق بين حادث و حادث ؟ . وإن حدث بإحداث الله ، فلم حدث الآن ولم محدث قبل ذلك ؟ ألعدم آلة أو قدرة أو غرض أو طبيعة ، أم لعدم الإرادة فنفنقر إلى إرادة ، وكذا الإرادة الأولى ويتسلسل إلى غير ساية .

فينتج عن هذه الافتراضات والإشكالات قول مطاق هو أن صدور الحادث عن القديم من غير تغير أمر من القديم في قدرة أو آلة أو وقت أو عرض أو طبع ، محال ، و تقدير تغير حال محال ، إذ الكلام في ذلك التغير الحادث كالكلام في غيره ، والكل محال . وإذا قلنا إذ العالم موجود واستحال حدوثه ، فإن دلما يؤدي إلى القول بقدمه لا محالة (1) .

بيد أن هذا القول فيما يرى ابنرشد يعد طبقاً لتفرقة المشهورة بين الحدل والبرهان و تفضيل الثاني على الأول ، قولاً في أعلى مراتب الحدل ، ولا يرتقى

<sup>(</sup>١) ثمانت الفلاسفة ص ٧٦ ، ٧٧ -- ٧٨ .

إلى مرتبة البرهان. إذ أن مقدمته عامة، والعامة قريبة من المشركة، ومقدمات البراهينهي من الأمور الجوهرية المتناسبة (١) « فاسم الممكن يقال بالاشتراك على الممكن الأكثرى والممكن الأقلى والممكن على التساوى، وليس ظهور الحاجة فيهما إلى المرجح على التساوى وذلك أن الممكن الأكثرى قد يظن أنه يترجح من ذاته لامن مرجح خارج عنه، مخلاف الممكن على التساوى (١).

هذا بالإضافة إلى أن الإمكان منه ما هو في الفاعل و هو إمكان الفعل، ومنه ماهو في المنفعل، وهو إمكان القبول، وظهور الحاجة فيهما إلى المرجح ليست على التساوى . إذ من الواضح حاجة الإمكان الذى في المنفعل إلى المرجح من خارج لأنه يدرك الحدى في الأمور الصناعية ، وفي كثير من الأمور الطبيعية . أما الإمكان الذى في الفاعل فقد يظن في كثير منه عدم حاجته في خروجه إلى الفعل إلى المرجح من خارج ، لأنه قد يظن بكثير من انتقال الفاعل من عدم الفعل إلى الفعل أنه ليس تغيراً بحتاج إلى مغير ، مثل انتقال المهندس من أن لا يهندس و انتقال المعلم من أن لا يعلم . (راجع شكل رقم ؟)

فإذا انتقلنا إلى مسأله الفاعل بالإرادة والفاعل بالطبيعة قلنا إن الفاعل منه مايفعل بإرادة ومنه ما يفعل بطبيعة وليس الأمر في كيفية صدورالفعل الممكن الصدور عنهما واحداً، أي في في الحاجة إلى المرجح ، وهر هذه القسمة في الفاعلين حاضرة ؟ أو يودي البر هان إلى فاعل لا يشبه الفاعل بالطبيعة ولا الذي بالإرادة الذي في الشاهد (٣). (راجع شكل رقم ٥)

فلابد من تحديد الفرق بين الفاعل بالإرادة والفاعل بالطبيعة والفاعل

<sup>(</sup>١) تبافت التبانت ص ٢.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٢ .

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ٢ .

الذى لايشبه هذا و لاذاك. إذ أخذ المسألة الواحدة بدل المسائل الكثيرة موضع مشهور من مواضع السوفسائيين . والغلط في واحد من هذه المبادئ سبب لغلط عظيم في إجراء الفحص عن الموجودات (١) . فلابد من تنقية الدليل من شوئب الحدل حتى يصبح دليلاللفلاسفة الذين يسعون إلى اليقين والبرهان.

وإذ حاول الغزالى الذهاب إلى حدوث العالم بإرادة قديمة اقتضت وجوده في الوقت الذي وجد فيه وأن العدم قد استمر إلى الغاية التى استمر إليها ، وأن الوجود ابتدأ من حيث ابتدأ ولم يكن قبله ثمة وجود مراد ، فلم يحدث لذلك ، وأنه في الوقت الذي حدث فيه مراد بالإرادة القديمة حدث الوجود لذلك ، وأنه في الوقت الذي خلك ، فإنها محاولة سوفسطائية . إذا أن تراخى المفعول عن إرادة الفاعل جائز ، أما تراخية عن فعل الفاعل له فغير جائز ، وكذلك تراخى الفعل عن العزم على الفعل في الفاعل المريد (٣) . وهذا يقوم على أساس أننا نتصور الفاعل بفعله، ولا يمكننا تصور مدة وجدت بين الله ووجود العالم .

وكان يمكن للغزالى تفادى ذلك بالقول بأنه إماأن يكون الفاعل لايوجب تغيراً فيجب أن يكون له مغير من خارج ، وإما أن التغيرات، مهاما يكون من ذات المتغير من غير حاجة إلى مغير يلحقه منه، وأن من التغيرات ما يجوز أن يحلق القديم من غير مغير (٤) .

أما الأشاعرة فيلز مهم إنز الفاعل أول، أو إنز ال فعلله أو ل إذ لا يمكنهم القول بأن حالة الفاعل من المفعول المحدث فى وقت الفعل هى بعينها حالته فى وقت عدم الفعل .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق من ٣.

<sup>(</sup> ٢ ) تبافت الفلاسفة للغزالي ص ٨٠ .

<sup>(</sup> ٣ ) تبانت التبانت لابن رشد ص ٣ .

<sup>( )</sup> المصدر السابق ص ٢ .

فلابد من وجود حالة متجددة ، أو نسبة لم تكن ، وذلك ضرورة إما في المفعول أو في كليهما (١). فإذا أو جبنا وجود فاعل لكل حالة متجددة ، فلابد أن يكون الفاعل لهذه الحالة المتحددة إما فاعل آخر ؛ وبذلك لايكون هذا الفاعل هو الأول ولا يكون مكتفياً بنفسه بل بغيره . وإما أن يكون الفاعل لتلك الحال التي هي شرط في فعله هو نفسه ، فلا يكون ذلك الفعل الذي فرضناه صادراً عنه أولا ، بل يكون فعله لتلك الحال التي هي شرط في المفعول قبل فعله المفعول ، إلا أن يجوز مجوز أن من الأحوال الحادثة في الفاعلين ما لا يحتاج إلى محدث (٢) . وهذا القول بين ، سقوطه بنفسه (٣) ، ولاير ضي عنه أبن رشد أو المتكلمون ، إذ أنه يؤدي إلى القول بحدوث أشياء من تلقائها وبالتالي إلى إنكار الفاعل .

هذا بالإضافة إلى أنه إذا قيل بإرادة أزلية بالنسبة لله ، فإن هذا يؤدى إلى أن تكون طبيعة هذه الإرادة هي الوجود لاالإمكان، كما هو في الإرادة التي في المشاهدة؛ ولأن قو لنا : إرادة أزلية وإرادة حادثة ، مقولة ، باشتراك الإسم بل متضادة فإن الإرادة التي في الشاهد هو قوة فيها إمكان فعل أحد المتقابلين على السواء ، وإمكان قبولها لمرادين على السواء بعد . فإن الإرادة هي شوق الفاعل إلى فعل إذا فعله كف الشوق وحصل المراد. و هذا الشوق والفعل متعلق بالمتقابلين على السواء . فإذا قيل : إن مريد أحد المتقابلين فيه أزلى ، او تفع حد الإرادة بنقل طبيعتها من الإمكان إلى الوجوب ؛ (٤) .

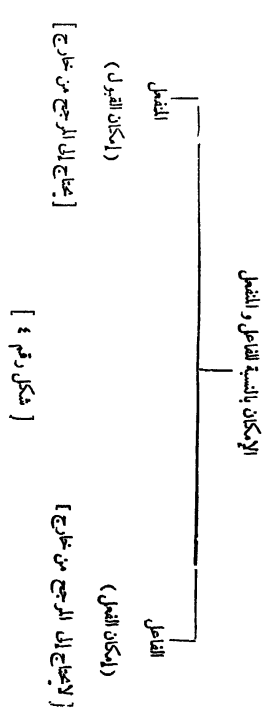
فإذا كان المتكلمون يذهبون إلى أن العدم والوجود مماثلار بالإضافة

<sup>(</sup> ١ ) المصدر السابق ص ٣ .

۲ ) المصدر السابق ص ۳ – ٤ .

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق من ه .

<sup>(</sup> ٤ ) بلصدر السابق ص ٤ .



فاعل لابالطبيعة ولابالإرادة (لايوجد في العالم الشاهد) (أعلى مرتبة) ( يوجد فى العالم الشاهد ) ( الآدميون ) [ شكل رقم ه ] مراتب الفاعل فاعل بالإرادة ( الموجودات الطبيعة غيرالحية) ( يوجد في العالم الشاهد) ا فاعل بالطبيعة

إلى ارادة أزلية ، فإن الفلاسفة يلزمومهم بضرورة القول بأن من شأن الإرادة عدم ترجيح فعل أحد المثلين على الثانى إلا بمخصص وعلة توجد في أحد المثلين عنها بالاتفاق (١).

وإذا قالوا إن الإرادة صفة من شأنها تمييز الشيّ عن مثله درن أن يكون هنالك مخصص يرجح فعل أحد المثلين على صاحبه كالحرارة التي من شأنها التسخين ، فإن الفلاسفة يذهبون إلى أن هذا محال لا يتصور وقوعه . إذ أن المهاثلين عند المريد على السواء ، ولا يتعلق فعله بأعدهما دون الثاني . وإذا كان تعلقها بهما على السواء وهي سبب الفعل ، فليس تعلق الفعل بأحدهما أولى من تعلقه بالثاني ، وكذلك لا يتعلق بالفعلين المتضادين معاً ، ولا يتعلق بواحد متهما ، إذ كلا الأمرين مستحيل (٢) .

وإذا كان المتكلمون قد لحأوا إلى القول بهاثل الإرادة بالنسبة إلى المريد الأول حتى يقلسوه عن الأغراض ، فإنه يجب التفرقة بين الأغراض التى تكمل بها ذات المريد والأغراض التى هى لذات المريد . فالأولى مثل أغراضنا نحن ، والتى من قبلها تتعلق إرادتنا بالأشياء، وهذه مستحيلة على الله ، إذ أن الإرادة في هذه الحالة تكون عثابة شوق إلى التمام عند وجود النقصان في ذات المريد . أما الثانية فليس بسبها حصول شيئ للمريد لم يكن له ، بل حصول ذلك المراد فقط . مثال ذلك إخراج الشيئ من العدم إلى الوجود ، إذ أن الوجود أفضل له من العدم ، وهذا هو حال الإرادة الأزلية مع الموجودات ، فإنه إنما نحتار لها أفضل المتقابلين وذلك بالذات وآولا (٢) .

فن البين غاية البيان ذهاب الفلاسفة إلى القول بأنه كما يستحيل صدور

<sup>(</sup>١) المعدر السابق ص ١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٢.

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ١٣ .

حادث بغير سبب وموجب يستحيل وجود موجب قد تم بشر اثط إيجابه وأركانه وأسبابه حتى لم يبق شي منتظر ألبتة ثم يتآخر الموجب ، بل وجود الموجب نعتق الموجب بهام شروطه ضرورى و تأخره محال . إذ قبل وجود العالم كان المريد موجوداً ، وكذلك كانت الإرادة موجودة ، ونسبتها إلى المراد موجودة ، ولم يتجدد مريد ولم تتجدد إرادة و لا تجدد للإرادة نسبة لم تكن . فهذ كله تغير . فكيف تجدد المراد ، وما المانع من التجدد قبل ذلك (۱) ؟ .

وإذا كان قولهم هذا في غاية البيان ، فرد ذلك فيا يبدولنا إلى أنهيقوم ؛ على الماتهم التي وضعوها وذهبوا فيها إلى أن العلة إذا وجدت وجد المعلول ضرورة ، وهذا ينفى وجود التغير والتجدد ومعائدة هذه المقدمات تعدمعاندة خطبية أو سوفسطائية إذ لوكان هتاك تغير فثم نقله ومحرك أول ومتحرك من تلقائه . فليس ما وضع أولاهو أول ، ولا يمكن أن تكون الأوائل بغير نهاية . فهذا المحرك ضرورة أزلى التحريك والمتحرك عنه أزلى غير ورة (٢).

أما إذا ذهب الغزالى إلى القول بأن قدم العالم محال ؛ لأنه يو ُدى إلى إثبات دورات للفلك إلانهاية لأعدادها ، ولاحصر لآحادها مع أن لها سدساً وربعاً ونصفاً (٣) ، فإن هذا القول لاأساس له إذا فهمنا ما يذهب إليه الفلاسفة على وجه الحقيقة (٤) .

و يحاوله ابن وشد الرد على هذا الاعتراض مدافعاً عن الفلاسفة ،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص٤.

Aristotle: De Caelo A ، ۱۲۰ من الماع الطبيعي لابن رشد، من (٢) The notes of van den Bergh on the Eng- وأيضًا 10-279, B. 20 lish translation of Tahafut Al Tahafut vol. 2, p. 1.

<sup>(</sup>٣) تهافت الفلاسفة للغزالي ص ٨٥.

<sup>(</sup> ٤ ) تهافت النهافت ص ٧ .

فيرى أن الفلاسفة يذهبون إلى أن الحركات الواقعة في الزمان الماضي ؛ إذا كانت حركاتها لانهاية لها ، فليس يوجد منها حركة في الزمان الحاضر المشار إليه إلا وقد انقضت قبلها حركات لانهاية لها . وهذا المذهب مذهب صحيح ومعترف به عند الفلاسفة إذا وضعت الحركة المتقدمة شرطاً في وجود المتأخرة إذ أنه متى لزم أن توجد واحدة منها ، لزم أن توجد قبلها أسباب لانهاية لها ، ولا يجوز أحد من الحكماء وجود أسباب لانهاية لها ، فإن هذا اعتقاد الدهرية لا الفلاسفة ، لأنه يؤدى إلى القول بوجود مسبب ، ومتحرك من غير محرك (١)

هذا القول من جانب ابن رشد ، إن دلناعلى شي ، فإنما يدلنا على أنه يريد التفرقة بين رأى الفلاسفة ورأى الدهرية فيما يختص بقدم العالم . إن الدهرية يقولون بالقدم و لايصعدون من ذلك إلى القول بوجود الله تعالى . أما الفلاسفة ، فيقصدون بالقدم ، قدم المادة الأولى فحسب .

يقول ابن رشد موضحاً وميرراً رأى الفلاسفة :

ولكن القوم لما أداهم البرهان إلى أن هاهنا مبدأ أول أزليا ليس لوجوده ابتداء ولا انتهاء ، وأن فعله بجب أن يكون غير متراخ عن وجوده ، لزم أن لايكون لفعله مبدأ كالحال في وجوده ، و إلا كان فعله ممكنا لا ضروريا ، فلم يكن مبدأ أول . فيلزم أن تكون أفعل الفاعل الذي لامبدأ لوجوده ، ليس لها مبدأ كالحال في وجوده وإذا كان ذلك أكذلك، لزم ضرورة أن لا يكون واحد من أفعاله الأولى شرطا في وجود الثاني ، لأن كل واحد منهما غير فاعل بالذات ، وكون بعضها قبل بعض هو بالعرض . فجوز وا وجود ما لانهاية له بالعرض لابالذات ، بل لزم أن يكون هذا النوع مما لانهاية له أمراً ضرورياً تابعاً لوجود مبدأ أول أزلى » (٢) .

 <sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٧ – ٨ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٨.

فإذا سأل المتكملون الفلاسفة : هل انقضت الحركات التي قبل الحركة الحاضرة ، كان رد الفلاسفة أنها لم تنقض ، إذ أنها لا أول لها فلا انقضاء لها ، فإيهام المتكلمين أن الفلاسفة يسلمون بالقضائها ليس صحيحاً ، لأنه لاينقضي عندهم إلا ما ابتدئ ، وأفصل ما يجاب به من سأل عما دخل من أفعال الله في الزمان الماضي ، أن يقال دخل من أفعاله مثل ما دخل من وجوده ، لأن كلهما لامبدأ له (١) .

بيد أن الغزالى ما لبثأن ساق اعتراضاً آخر يبدولى أنه يقوم على نظرة المتكلمين للسببية . فقال إن الفلاسفة لم يستطيعوا الاستغناء عن تخصيص الشيء عن مثله فإذا كان العالم وجد على هيئات مخصوصة تماثل نقائضها ، فلم اختص ببعض الوجوه ؟ واستحاله تمييز الشيء عن مثله في الحقل ، أو في اللزوم بالطبع أو بالضروره لاتختلف .

ماذا قال الفلاسفة إن النظام الكلى للعالم لا يمكن إلا على الوجه الذى رجد وأن العالم لوكان أصغر أو أكبر مما هو الآن عليه لكان لا يتم هذا النظام، وكذا القول في عدد الأفلاك وعدد الكواكب، فان هذا القول تعترضه بعض الإشكالات، وأهمها السوال عن السبب في تعين جهة حركة الأفلاك بعضها من المشرق إلى المغرب و بعضها بالعكس مع تساوى الجهات (٢).

قاذا قال الفلاسفة: لوكان الكل يدور من جهة واحدة لما تباينت أوضاعة ولم تحدث مناسبات الكواكب، ولكن الكل على وضع واحد لا يختلف قط، وهذه المناسبات مبدأ الحوادث في العالم (٣). فان الغزالي يرى أن الفلك الأعلى يتحرك من المشرق إلى المغرب والذي تحته بالعكس؛

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٨.

<sup>(</sup> ٢ ) تهافت الفلاسفة تلغز إلى ص ٩٠ - ٢ ٩ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٩٢.

وكل ما يمكن تحصيئه بهذا يمكن تحصيله بعكسه ، وهو أن يتحرك الأعلى من المغرب إلى المشرق وما تحته بالعكس فى مقابلته فيحصل التفاوت رجهات الحركة بعد كونها دورية وبعد كونها متقابلة متساوية ، فلم تميزت جهة عن جهة متماثلة ؟

وإذا قال الفلاسفة إن الجهتين متقابلتان فكيف تتساويان ؟ أجاب الغزالى عن تساويها بقوله إن التقدم والتأخر في وجود العالم متضادان، فكيف يدلل على تساولهم ؟ وكما زعموا أنه يعلم تشابه الأوقات المختلفة بالنسبة إلى إمكان الوجود وإلى كل مصلحة يمكن فرضها في الوجود ، فكذلك يعلم تساوى الأحياز والأوضاع والأهاكن والجهات بالنسبة إلى قبول الحركة ، وكل مصلحة تتعلق بها . فان ساغت للفلاسفة دعوى الاختلاف مع هذا النشابه كان لحصومهم دعوى الاختلاف في الأحوال والهيئات معا (١) .

بيد أنه لابد من دفع اعتراضات الغزالى السالفة ، إذ أن الكون تحكمه الأسباب الضرورية المحددة « فالأجسام السياوية فيها مواضع هى أقطاب بالطبع ولايصح أن تكون الأقطاب منها فى غير ذلك الموضع » .

وكون الجرم السهاوى الأول حيواناً واحداً بعينه ، اقتضى له طبعه من جهة الفرورة أو من جهة الأفضل آن يتحرك بجميع أجزائه حركة واحدة من المشرق إلى المغرب كما اقتضت طبيعة سائر الأفلاك أن تتحرك بخلافة هذه الحركة (٢) :

وهذا يقوم - كما قلنا سالفاً - على الاعتقاد بأن الكون يخضع للعلاقات والأسباب الضرورية التى نستدل منها على وجود الحكمة والغائية . وفيمن نظر إلى مصنوع من المصنوعات لم تبن له حكمته إذا لم تبن له الحكمة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٩٢ – ٩٣ .

<sup>(</sup> ٢ ) تبافت التبافت ص ١٦ .

المقصودة بذلك المصنوع والغاية المقصودة منه : وإذا لم يقف أصلا على حركته ، أمكن أن يظن أنه ممكن أن يوجد بذلك المصنوع ، وهو بأى شكل اتفق وبأى كمية اتفقت وبأى وضع اتفق وبأى تركيب اتفق . هذا بعينه هو الذى اتفق للمتكلمين مع الجرم السماوى ، وهذه كلها ظنون فى بادئ الرأى . وكما أن من يظن هذه الظنون فى المصنوعات هو جاهل بالمصنوعات والصانع ، وإنما عنده ظنون غير صادقة ؛ كذلك الأمر فى المخلوقات ، فتبن هذا الأصل ولاتحكم على مخلوقات الله ببادئ الرأى » (١) .

فعبارة الغزالى التى سلفت غير صحيحة على وجه الإطلاق . إذ التسليم بامكان وجود الإنسان وعدمه على السواء فى المادة التى خلق منها الإنسان و القول بأن ذلك دليل على وجود مرجح فاعل للوجود دون العدم ، لا يمكن أن يتوهم منه أن إمكان الإبصار من العين والإبصار على السواء ، إذ ليس لأحد كما يقول ابن وشد أن يدعى أن الجهات المتقابلة مماثلة ، ولكن له أن يدعى أن المقابل لهما مماثل ، وأنه يلزم عنهما أفعال مماثلة (٢) ي

وكذلك لا يعتبر المتقدم و المتأخر مهاثلين من حيث هذا متقدم و ذاك متأخر ، فاذا أمكن أن يدعى أنهما مهاثلان في قبول الوحود ، فهذا ليس بصحيح (٣) و فان الذي يلزم المتقابلات بالذات أن تكون المقابلات لها مختلفة . أما أن يكون قابل فعل الأضداد و احداً في وقت و احد ، فللك لا يمكن . فأنهم - الفلاسفة - لا يرون إمكان وجود الشي و عدمه على السواء في وقت واحد ، بل زمان إمكان الوجود غير زمان عدمه . والوقت عندهم شرط في حدوث ما محدث وفي فساد ما يفسد . ولوكان زمان إمكان وجود الشي و ودوه و وحده و احداً ، أعنى في مادة الشي القريبة ، لكان وجوده و ودان عدم و جوده و احداً ، أعنى في مادة الشي القريبة ، لكان وجوده

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٦ -١٧٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر المابق س١٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ١٧.

فاسداً لإمكان عدمه ، ولكان إمكان الوجود والعدم إنما هو من جهة الفاعل لامن جهة القابل ه (١) .

و إذا كان هناك فلاسفة كالفاراني و 'بن سينا حاولوا من هذه الجنة إثبات الفاعل فانه طريق جدلي لا برهاني لأنه يتبع طريقة المتكلمين لا الفلاسفة (٢) .

فاذا لم يكن قبل وجود العالم زمان عند الفلاسفة ، فكيف، يتصوو تقدمه على الآن الذى حدث فيه العالم ؟ فلا يمكن أن يتعين وقت لحدوث العالم لأن قبله إما أن لانهاية له . وعلى كلا الوجهن لايتعلق به وقت مخصوص تختص به الإرادة (٣) .

إن وجود زمن بين السبب و مسببه يلزم عنه محالات كثيرة . فاذا كان من البين أن الأسباب إنما تعطى بالذات وأولا ذات المسبب ، فانه من الواضح عدم تقدمها بالزمان للمسبب كما يرى ذلك كثير من المتكامين \_ إذ يلزم عن ذلك عدم وجود شي حادث فضلا عن أزلى . وذلك أننا مى فرضنا الأمر على هذا أمكن أن تمر الأسباب إلى غير نهاية ، فلايوجد هاهنا سبب أول . وإذا لم يوجد الأول لم يوجد الأخير (؛) .

فمتى فرضنا إذن أن أسباب جملة العالم متقدمة عليه بالزمان كتقدم أسباب أجزاء العالم الكائنة الفاسدة ، لزم ضرورة أن يكون هذا العالم جزءاً من عالم آخر ، ومر الأمر إلى غير نهاية . أو نضع أن هذا العالم إنما هو فاسد بالحزء لابالكل (٥) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٧.

<sup>(</sup> ۲ ) المصدر السابق ص ۱۷ .

۲) المصدر السابق ص ۱۷ – ۱۸ .

<sup>(</sup> ٤ ) تلخيص ما يعد الطبيعة ص ٩١ - ٩٢ -

٠ ( ٥ ) المصدرالسايق ص ٩٢ .

بوجود فاعل لايتقدم مفعوله بالزمان : وإن قالو بزمان عاد السوال عليهم في ذلك الزمان أو يقولون إن الزمان قائم بذاته وغير معلول ، وهذا مما لايتولون به (١) .

فلا يمكن إذن أن تكون قبل الحركة الحادثة حركة بالذات ، لأنه لوكان ذلك لم توجد حركة حادثة إلا بعد انقضاء حركات لانهاية لها . وانقضاء ما لانهاية له مستحيل إذ لا يجب أن يكون حدوث الحركة بحركة ، ولاحدوث السكون بسكون ، لأنه لوكان ذلك كذلك لم يوجد الكائن الأخر (٢) .

أما أفلاطون(٣) ومن تبعه من المتكلمين من أهل ملتنا و ملة النصارى وكل من قال بحدوث العالم ، إنما تو هموا فيما بالعرض أنه بالذات ، فمنعوا أن توجد هاهنا حركة قبل حركة و إلى غير نهاية ، فقالوا بوجود حركة أولى في الزمان ، فلزمهم أن يكون قبلها حركة ، وراموا أن يجدوا انفصالا عن هذا الشك فلم يجدوه (٤) ،

وإذا حاول الغزالى إلزام الفلاسفة بأن يقروا بما جعلوه محالا من صدور حادث عن قديم محاولا الاستناد إلى الحزثيات الحادثة فى هذا الكون، وذلك فى قوله : وإن فى العالم حوادث ولها أسباب فان استندت الحوادث إلى الحوادث إلى غير نهاية فهو محال ، وليس ذلك معتقد عاقل . ولو كان

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٩٢.

<sup>(</sup> ٢ ) تلخيص الماع الطبيعي لابن رشد س ١١٠ .

<sup>(</sup>٣) نود أن نشير إلى أن أفلاطون لم يقل بحدوث المالم على نحو صريح بل هو أقرب إلى القول بالقلم و خاصة أن مثال الحير عنده يعد قديماً . وقد نسب أكثر فلاسفة العرب كالفاراب مثلا إلى أفلاطون القول بحدوث العام وهذا يعد خطأ كبيراً ( راجع كتاب الفارابي « الجميع بين رأيي الحكيدين أفلاطون وأرسطو » . وراجع أيضاً كتابنا : ثورة العقل في الفلسفة العربية ، طكيدين أعلاطون وأرسطو » . وراجع أيضاً كتابنا : ثورة العقل في الفلسفة العربية ،

<sup>(</sup> ٤ ) تلخيص الساع العلبيمي لإبن رشد ص ١١٠.

ذلك ممكناً لاستغنيتم عن الاعتراف بالصانع. و إثبات واجب الوجود هو مستند الكائنات، وإذا كانت الحوادث لها طرف ينتهى إلى سلسلها، فيكون ذلك الطرف هو القديم. فلابد إذن على أصلكم من نجويز حادث عن قديم ه (۱). إذا حاول الغزالى ذلك، فانها محاولة غير صحيحة إذ الحهة التي منها أدخل القدماء موجوداً قديماً ليس بمتعبر أصلا ليست وجود الحادثات عنه بما هي حادثة، بل هي قديمة بالحنس. والأحق عندهم أن يكون هذا المرور إلى غير نهاية لازماً عن وجود فاعل قديم، لأن الحادث الما يلزم أن يكون بالذات عن سبب حادث (۲).

وقد حاول الفاتاسفة الصعود من هذا إلى محرك أولى أزلى . إذ أنهم ألفوا كون الواحد الحاضر فساداً لما قبله . وكذلك وجدوا فساد الفاسد منهما كونا لما بعده ؟ فوجب أن يكون هذا التغير القديم عن عرك قديم ومتحرك قديم غير متغير في جوهره بل إنه متغير في المكان بأجزائه . فهو يقرب من بعض الكائنات ويبعد ، فيودى هذا إلى فساد الفاسد منهما وكون الكائن . وهذا هو الحرم السهاوى ، إذ أنه الموجود غير المتغير إلا في الأين فهو سبب للحوادث من جهة أفعاله الحادثة ، ومن جهة اتصال هذه الأفعال به أى أنها لاأول لها ولا آخر عن سبب لاأول له ولا آخر فكل حركة في الوجود ترتقى إلى هذا المحرك بالمذات لابالعرض ، وهو الذي يوجد مع كل متحرك حين يتحرك ، و أما الحرك الذي يوجد مع يولد إنساناً فذلك بالمرض لابالذات ، (٣) . وأما الحرك الذي هو شرط في وجود الإنسان من أول تكوينه إلى آخره ، بل من أول وجوده ، فهو هذا المحرك . وكذلك وجوده شرط في حفظ المحرك . وكذلك وجوده ، فهو مهذا المحرك . وكذلك وجوده ، فهو مهذا المحرك . وكذلك وجوده شرط في حفظ المحرك . وكذلك وجوده ، فهو مهذا المحرك . وكذلك وجوده ، فهو مهذا المحرك . وكذلك وجوده شرط في حفظ المحرك . وكذلك وجوده وما بينهما (٤) . وأما المحرودات ، وشرط في حفظ السموات و الأرض و ما بينهما (٤) .

<sup>(</sup>١) تهافت الفلاسفة للغزالي ص ٩٣.

<sup>(</sup>٢) تهافت التهافت ص ١٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ١٨ -- ١٩ --

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق ص ١٩ .

وعلى هذا فان الغزالى إذا اعترض متسائلا : به هل تعد الحركة الدورية للعالم مبدأ للحوادث من جهة أنها ثابتة أم من جهة أنها متجددة ؟ فان كانت من حيث إنها ثابتة ، فكيف صدر شي حادث عن شي ثابث . وإن كان صدر من حيث هو مجدد ، فهو لمحتاج إلى ما يوجب التجدد ، وتسلسل ذلك (۱) . إذا اعترض الغزالى على هذا النحوفإنه اعتراض سوفسطائى. إذ الحركة الدورية الم يصدر عنها الحادث من جهة من جهة ما هي ثابتة ، وإنما صدرعنها من حيث هي متجددة ، إلا أنها لم تحتج إلى سبب مجدد محدث ، من جهة أن تجددها ليس هو محدثاً ، وإنما هو فعل قديم ، أي لا أول له ولاآخر . فوجب أن بكون فاعل هذا هو فاعل قديم ، لأن الفعل القديم لفاعل قديم والحدث فيها، والما ولاآخر ، وهوالذي يفهم من ثبوتها ، فان الحركة ليست ثابتة وإنما هي متغيرة (۲) » . فالمهم هو أن العالم قديم ، و وجود هذه الحزثيات

<sup>(</sup>١) تهانت الفلاسفة للغزالي ص ٩٤ -- ٩٠ .

<sup>(</sup>٢) تهافت النهافت ص ٣٠ ، ويقرب من هذا الرأى ذهاب البغدادى إلى أن القائل يقدم المركة قد قال بقدم الحدوث وحدوث القدم ، ولا يناقص أجزاء قوله بعضه بعضاً ، لأن الحادث جزء بعد جزء ليس هو القديم ، والقديم هو الجملة ، والكل والجزء غير الجملة . فإنه لو تصور متصور جسماً لا يتناهى ، لجاز له أن يتصور منه أجزاء متناهية . فكذلك يتصور من الحركة جزءاً بعد جزء ، فيكون حادثاً و جملتها على الإطلاق غير حادثة ، فإن رفع جزء لا يلزم عنه عدم الحركة إذ يتقدمه أو يتبعه جزء آخر من الحركة . و رفع الحركة مطلقاً و بالجملة ، يلزمه و جود السكون و عدم الحركة ( المعتبر في الحكة ، ج ٣ ، ص ٢ ٤ ) .

وهذا يؤدى إلى القول بقدم الحدوث فى القبلية شيئاً بعد شيء وكل جزء يقتضى الثانى ، وبذلك يتصل الحدوث بالقدم ، فالأسباب لابد أن تتناهى إلى السبب الأول ، إذ لو حدث عكس هذا لم يوجد الموجود الثانى . وإذا لم يوجد الموجود الثانى لم يوجد ما بعده ، وبعد بعده ، فلم يوجد الأخير الذى هو السبب المعين الموجود ، فيلزم أن الموجواد م يوجد ، وهذا محال ( المصدر السابق ص ٢٤) .

فكأن القدم بذاته يوجد حركة فى القدم متصلة باستمرار ، وباتصال استمرارها يكون اتصال الحوادث ، وباستمرارها بتقدم بعضها على بعض و تأخر بعضها عن بعض . عن أسباب قديمة بلواتها حادثة السببية بحركاتها المتجددة التي تتجدد منها بحسبها فى كل وقت ، حالة يصير بها سبباً لحادث ( المصدر السابق ص ٢ ٤ ( .

الحادثة لا يعد مطعناً ولا اعتراضاً ضد القدم طالما أن العالم في جملته يعد قديماً أي صادراً منذ الأزل .

تنتهى من هذا كله إلى القول بأن ابن رشد وقف موقفاً عقلياً محدداً ، يتجه فيه اتجاه الفيلسوف ، وقد توصل إلى ذلك نتيجة تأثره بالفلاسفة ، وقد قلنا قبل ذلك ، إن من مظاهر النزعة العقلية محاولة الدفاع عن الفلاسفة ، وهذا هو سبب تتبعنا لحل الفلاسفة لهذه المشكلة ، والكشف عن تأييد ابن رشد لا كثر مواقفهم ، إذ أنها تكشف عن نزوع عقلى .

وقد أشرنا أيضاً إلى أن من دلائل النزعة العقلية اللجوء إلى البرهان والابتعاد عن الطريق الحدلى والإقناعى ، وهذا ما يهدف إليه ابن رشد فى هذا المجال ، إذ حاول السمو عن مجرد الإقناع والحدل حى يرتفع إلى مرتبة البرهان ، وهذا البرهان لايتأنى له إلا إذ بين الإشكالات الى تلزم عن الطريق الحدلى والإقناعى ولهذا فقد أطال فى تفنيد اعتراضات الغزالى ، وفى تفنيده هذا دحض لمواقف أهل الحدل

هذا بالإضافة إلى أن ابن رشد باتجاهه هذا قد أيد مواقف عقلية ، كضرورة الوصول من الحركة إلى محرك ، إذ أن الدليل الأول على قدم العالم يقوم أساساً على دليل الحركة (١) .

وكذلك الربط بين السبب و المسبب ، و محاربة الاتفاق و الجواز و الإمكان ، و هذا ما تقوم عليه نظريته في ردكل شي في العالم إلى أسبابه الضرورية المحددة .

حمثال ذلك الشمس ، فإنها بذاتها القديمة لا يلزم عنها وجود النهار والليل والصيف والشتاء ، بل إن ذلك بحدث بسبب حركتها الطولية والعرضية في كل وقت تحسبه تتجدد وتنقضي كما تتجدد الحركة وتنقضي . وبحسب قربها وبعدها من الأشياء التي في الكون ، يحدث عنها الكون والفساد ويتسلسل من ذلك الأسباب والمسببات في الحوادث وأسبابها وموجباتها ومقتضياتها عن الأسباب القديمة الذوات بالنسبة إلى الحركات ( المصدرالسابق ص ٢٩ – ٢٧) .

## ٢ \_ الدليل الثاني

حاول الغزالي عرض هذا الدليل على النحو الآتي :

إذا كان الفلاسفة قد زعموا أن العالم متأخر عن الله ، والله متقدم عليه ، فإن هذا لايخلو ، إما أن يراد به أنه متقدم بالذات لابالزمان كتقدم الواحد على الاثنين ، فإنه بالطبع مع أنه يجوز أن يكون معه الوجود الزماني ، وكتقدم العلة على المعلول مثل تقدم حركة الشمس على حركة الظل التابع له . فإذا أريد بتقدم البارى على العالم هذا المعنى ، فانه يلزم أن يكونا حادثين أو قديمين . واستحال أن يكون أحدهما قديماً والآخر حادثاً . وإن أريد به تقدم الله على العالم بالزمان لابالذات ، فان هذا إيودي إلى القول بوجود زمان كان العالم فيه معدوماً قبل وجود العالم والزمان . إذ كان العدم ولا طرف من جهة الآخر ولا طرف لها من جهة الأول . وهذا يودي إلى أن يكون قبل الزمان . والمن لا بالزمان ، ولهذا يستحيل القول كلوث زمان لا بايات المن المركة وقدم المتحرك الذمان ، وهو عبارة عن قدر الحركة ، وجب قدم الخركة وقدم المتحرك الذي يدوم الزمان بدوام حركته (۱) .

بيد أن هذا الدليل رغم حكايته عن الفلاسفة لا يعد فيا يرى ابن رشد قولا بر هانيا ــ إذ أنه لا بد من التفرقة بين الله و العالم فيا يختص بتطبيق فكرة الزمان. فالله ليس شأنه أن يكون في زمان ، أما العالم فشأنه أن يكون في زمان . فليس بصدق في مقايسة القديم إلى العالم أنه إما أن يكونا معا وإما أن يكون متقدماً عليه بالزمان والسببية . إذ ليس من شأن القديم كونه في زمانه، أما العالم فشأنه أن يكون في زمان (٢) .

وإذا كان الغزالي يعترض على الدليل السالف بالقول بأن الزمان حادث

<sup>(</sup>١) تهافت الفلاسفة للغز إلى ص ٩٦.

<sup>(</sup> ٢ ) تهافت النهافت ص ٢١ -.

ومخلوق وليس فبله زمان أصلا ، إذ أن معنى قولنا إن الله متقدم على العالم والزمان أنه كان ولا عالم ثم كان ومعه عالم . ومعى قولنا : كان ولا عالم، وجود ذات البارى وعدم ذات العالم . أما مفهوم قو لنا كان ومعه عالم وجود الذاتين فقط . فنعني بالتقدم انفراده بالوجود فقط ، والعالم كشخص واحد . ولُو قلنا : كان الله و لاعيسى مثلا ثم كان وعيسى معه ، لم يتضمن اللفظ إلا وجود ذات ثم وجود ذاتين ؛ وليس من ضرورة ذلك تقديرشيُّ ثالث. وإن كان الوهم لايسكت عن تقدير شي ثالث وهو الزمان ، فلا التفات إلى أغاليط الأوهام (١) . إذا كان الغزالي يسوق هذا الاعتراض، الن هذا قول مغالطي خبيث (٢) . إذ أن البرهان قد قام على وجود نوعين من الوجود : الأول منهما في طبيعة الحركة ، وهذا لابنفك عن الزماذ ، والثاني اليس في طبيعة الحركة ، وهذا أزلى و لا يتصف بالزمان (٣) ٪ أما الله، في طبيعة الحركة فموجود معلوم بالحس والعقل، وأما الذي ايس في طبيعة الحركة ولاالتغير ؛ فقد قام البرهان على وجوده عند كل من يعترف بأن كل متحرك له محرك ، وكل مفعول له فاعل ، وأن الأسباب المحركة يعضها بعضاً لاتمر إلى غير نهاية ، بل تننهي إلى سبب أول غير متحرك أصلاً . وقام البرهان أيضاً على أن الموجود الذي في طبيعته الحركة لاينفك عن الزمان ، والموجود الذي ليس في طبيعته الحركة لايلحقه الزمان (؛) ( راجع شكل رقم ٦) .

وإذا كان ذلك كذلك ، فان تقدم أحد الموجودين على الآخر، أى الذى ليس يلحقه الزمان ، ليس تقدماً زمانياً ، ولاتقدم العلة على المعلول اللذين هما من طبيعة الموجود المتحرك ، مثل تقدم الشخص على ظله . ولهذا يعد

<sup>(</sup>١) تهانت الفلاسفة ص ٩٦ – ٩٧.

<sup>(</sup>٢) تهافت النهافت ص ٢١.

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ٢١ .

<sup>( )</sup> المصدر السابق ص ٢١ .

من الحطأ تشبيه تقدم الموجود غير المتحرك على المتحرك بتقدم الموجودين المتحركين أحدهما على الثانى . إذ كل موجودين من هذا الجنس هما اللذان إذا اعتبر أحدهما بالثانى ، صدق عليه أنه إما أن يكون معه وإما أن يكون متقدماً عليه بالزمان أو متأخراً عنه ، فتقدم أحد الموجودين على الآخر هو نقدم الموجود الذى ليس بمتغير و لا فى زمان على الموجود المتغير الذى فى الزمان ، وهو نوع آخر من التقدم (١) .

وهذا يؤدى إلى خطأ القول بأن الموجودين معاً ، أو أن أحدهما متقدم على الآخر (٢). فلايفهم تأخر العالم عن الله إذا لم يكن تقدمه زمانياً ، إلا تأخر المعلول عن العلة ، لأن التأخر يقابل التقدم ، و المتقابلات هما من جنس واحد ضرورة على ماتبين فى العلوم . وإذ كان التقدم ليس زمانياً ، فالتأخر ليس زمانياً . ويرد على ذلك أيضاً الشلك المتقدم وهو كيف يتأخر المعلول عن العلة التى استوفت شروط العلل (٣) .

وإذا كان الغزالى يعترض على هذا الدليل بقولة إن توهم الماضى المستقبل اللذين هما القبل والبعد هما شيئان موجودان بالقياس إلى وهمنا . إذ قد يمكننا أن نتخيل مستقبلا صار ماضياً ، وماضياً كان من قبل مستقبلا وإذن فليس الماضى والمستقبل من الأشياء . الموجودة بذاتها ، ولا الها وجود خارج النفس ، بل هو شي تفعله النفس . وإذا بطل وجود الحركة بطل مفهوم هذه النسبة والمقايسة (؛) .

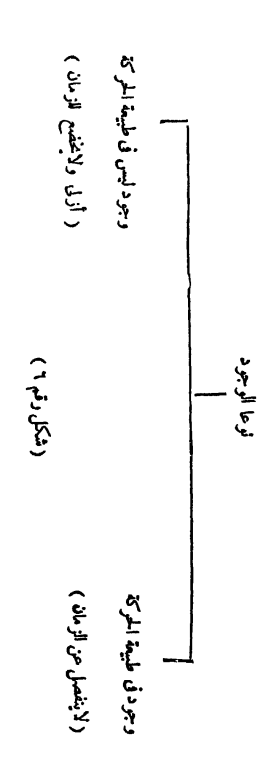
إذا كان الغزالى يرى هذا ، فان اعتراضه هذا صحيح بالنسبة لتلازم الحركة والزمان ، وأن الزمان شيّ يفعله الذهن في الحركة . بيد أن الحركة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٢١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٢١.

<sup>(</sup> ٤ ) تهافت الفلاسفة ص ٩٧ .



لاتبطل وكذلك الزمان ، إذ لا يمتنع وجود الزمان إلا مع الموجودات التي لانقبل الحركة ، وأما رجود الموجودات المتحركة أو تقدير وجودها فيلحقها الزمان ضرورة (١) .

وهذا القول قد تبين فى بدء الهجوم على الغزالى . إذ ليس هنا إلا موجودان : موجود يقبل الحركة وموجود ليس يقبل الحركة . ولا يمكن أن ينقلب أحد الموجودين إلى صاحبه إلا لو أمكن أن ينقلب الضرورى بمكناً . و فلوكانت الحركة غير بمكنة ثم وجدت ، لوجب أن تنقلب طبيعة الموجودات التي لا تقبل الحركة إلى الطبيعة التي تقبل الحركة وذلك مستحيل . وإنما كان ذلك كذلك ، لأن الحركة هي في شي ضرورة ، فلوكانت الحركة بمكنة قبل وجود العالم ، فالأشياء القابلة هي في زمان ضرورة ، لأن الحركة إنما هي بمكنة فيا يقبل السكون لا في العدم ، لأن العدم ليس فيه إمكان أصلا إلا لو أمكن أن يتحول العدم وجوداً . ولذلك لابد للحادث من أن يتقدمه العدم ولابد من اقتران عدم الحادث بموضوع يقبل وجود الحادث ويرتفع عند العدم كالحال في سائر الأضداد . وذلك أن الحار إذا صار بارداً ، فليس بتحول جوهر الحرارة برودة إنما يتحول القابل للحرارة والحامل لها من الحرارة إلى البرودة ، (٢) .

وإذا كان الغزالى قد ساق من جانبه معاندة أخرى هي أن توهم القبلية قبل ابتداء الحركة الأولى الى لم يكن قبلها شي متحرك ، إنما هو كتوهم الحيال أن آخر جسم العالم و هو الفوق مثلا ينتهى ضرورة إما إلى جسم آخر و إما إلى خلاء فالبعد هو شيء يتبع الحسم ، كما أن الزمان شيء يتبع الحركة ، فان امتتع أن يوجد جسم لانهاية له امتنع بعد غير متناه . وإذا المتنع وجود جسم غير متناه ، امتنع أن ينتهى كل جسم إلى جسم آخر أو

<sup>(</sup>١) تهافت النهافت ص ٢٣.

 <sup>(</sup> ۲ ) المصدر السابق ص ۲۳ – ۲٤ .

إلى شيء يقدر فيه بعد ، و هو الخلاء مثلا، و عبر ذلك إلى غير نهاية وكذلك الحركة والزمان الذي هو شيء تابع لها . فان امتنع وجود حركة ماضيه غير متناهية وكانت هاهنا حركة أولى متناهية الطرف من جهة الابتداء ، امتنع أن يوجد لها قبل ؛ إذ أو وجد لها قبل لوجدت قبل الحركة الأولى حركة أخرى (١) ، إذا كان الغزالى يذهب إلى هذا فان معاندته هله سوفسطائية خبيثة (٢) . إذ أن الفوق لايشبه القبل ، و لا الآن يشبه النقطة ، ولا الكم ذو الوضع يشبه الذي لاوضع له . « فالذي يجوز وجود آن ليس يحاضر وليس قبله ماض ، فهو يرفع الزمان ، والآن بوضعه آنا بهذه الصفة ثم يوضع زماناً ليس له مبدأ . وهذا الوضع يبطل نفسه . ولذلك لايصح أن ينسب وجود القبلية في كل حادث إلى الوهم لأن الذي يرفع القبلية يرفع الخدث ، والذي يرفع القبلية يرفع المعلق . وإذا ارتفع الفرق المطلق . وإذا ارتفع الفرق المطلق . وإذا ارتفع الفرق المطلق ، وإذا ارتفع هذان النعم الثقيل والخفيف » (٣) .

وإذا كانت الزيادة ممكنة في الجسم المستقيم الأبعاد ، وهذه الزيادة ليس لها حد بالطبع ، فمن الواجب انتهاء الأجسام المستقيمة إلى محيط جسم كرى ، إذ أن هذا الجسم هو التام الذى لايمكن فيه زيادة ولانقصان (؛) .

أما من جهة الزمان ، فانه لايتبع الحركة على النحو الذي تتبع فيه النهاية العظم ، إذ النهاية تتبع العظم من جهة وجودها فيه ، ثم يوجد العرض في موضعه المتشخص لشخصه والمشار إليه بالإشارة إلى موضوعه وكو نه موجود؟ في المكان الذي فيه موضوعه (ه) .

<sup>(</sup>١) تَهَافَت الفَلاسَفَة ص ٧٧ – ٩٨ .

<sup>(</sup> ٢ ) ثمانت التمانت ص ٢٤ .

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ٢٤ – ٢٥ .

<sup>( ؛ )</sup> المصدر السابق ص ٢٥ .

<sup>(</sup> ه ) المصدر السابق ص ٢٥ .

آما لزوم الزمان عن الحركة ، فأشبه شيّ بلزوم العدد عن المعدود . فكما لا يتعين العدد بتعين المعدود و لا يتكثر بتكثره ، فكذلك الأمر في الزمان مع الحركات و لذلك كان الزمان واحداً لكل حركة ، ومتحركاً وموجوداً في كل مكان . وحتى لو تصورنا قوماً حبسوا منذ الصبا في مغارة من الأرض، لكنا نقطع أن هو لاء يدركون الزمان و إن لم يدركوا شيئاً من الحركات المحسوسات التي في العالم » (۱) . وهذا هو معنى قول أرسطو : ان وجود المعدودات في العدد . و لذلك . يقول أرسطو في حد الزمان : إنه عدد الحركة بالمتقدم و المتأخر الذي فيها (۲) .

ولذلك قانتا إذا فرضنا معدوداً ما حادثاً ، فانه لايلزم عن ذلك أن يكون العدد حادثاً ، بل من الواجب إن كان معدوداً أن يكون قبله عدد كذلك من الضرورى ، إذا وجدت هنا حركة حادثة أن يكون قبلها زمان، ولوحدث الزمان بوجود ثمة حركة مشار إليها ، لكان الزمان إنما يدرك مع تلك الحركة » (٣) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٢٥ ، وقد أشار أرسطو إلى هذه الفكرة في كتاب و الطبيعة ، فقال إنه لا يقع في أنفسنا معى المدة تماماً إلا بتعيين الحركة وذلك بيتمييز المتقدم والمتأخر . فنحن لا نجزم بمعى الزمان إلا حين يكون عندنا إدراك متميز المتقدم والمتأخر في الحركة . وهذا التعيين الزمان لا يكون ممكناً إلا بالأعتر المبشيئين أحدهما متقدم والآخر متأخر و يختطف أحدهما عن الآخر ، وبينهما مسافة لا تختلط بأى واحد منهما . فيلزم أن اللهن يميز البابتين ويميزهما من الوسط ويلزم أيضاً أن يجزم بوجود إثنين أحدهما متقدم والآخر متأخر ، وذلك لكن يمكن وجود معنى واضح عن الزمان لدينا . إذكن ما هو محد و د بالآن يمكن أن يسمى من الزمان . وتنيجة لهذا ، فإننا حين لا نحس الآن الحالى إلا كوحدة وحين لا يمكن أن ينهر لنا ولا متقدم ولا متأخر في الحركة ، فإنه يظهر لنا أنه لم يكن زمان قد مضى لأنه لم يكن إطلاقاً بعد حركة يمكن تقديرها . لكن ما دام بالنسبة لن تقدم و تأخر فإننا نجزم بأن هماك زماناً . وحينشا يمكن تعديرها عددياً (Aristotle : physica B 4, Ch. 2.)

<sup>(</sup> ٣ ) تَهافت النّهافت ص ٢٥ .

هذا عن الصيغة الأولى لهذا الدليل الذي قام على فكرة الزمان كمه قام الدليل الأول على فكرة الحركة (١) . وقد تبين لنا في هذا الدليل تأثر ابن رشد بأرسطو و تأييده لمواقف الفلاسفة ، وربطه بين أقواله في هذا المجال وآر اوه في الطبيعة الضرورية لكل موجود ، وتمييز الإيجاب عن الإمكان . هذا بالإضافة إلى أنه ما زال يتساءل عن المجالات التي أدت إليها مواقف كل من المتكلمين والغزالى . إذ كيف يتأخر المعلول عن العلة التي استوفت شروط العلل .

أما الصيغة الثانية الى أوردها الغزالى عن الفلاسفة ، فسيتبين فيها نفس موقف ابن رشد كفيلسوف يدحض آراء علماء الكلام فى هذا المجال بناء على اتجاهه العقلى .

يذهب الفلاسفة إلى أنه لاشك فى أن الله عند المتكلمين كان قادراً على خلق العالم قبل أن خلقه بقدر سنة أو مائة سنة أو ألف سنة ، أو ما لانهاية له، وأن هذه التقدير ات متفاوتة فى المقدار والكمية . فلابد من إثبات شيء قبل وجود العالم ممتد مقدر ، بعضه أمد وأطول من البعض (٢) ، أى أننا متى توهمنا حركة وجدنا معها امتداداً مقدراً لها كأنه مكيال لها ، والحركة مكيلة له . وفى هذا المكيان و الامتداد يمكن فرض حركة أطول من الحركة المفروضة الأولى وما يساومها ويطابقها من هذا الامتداد .

فإذا كان العالم له امتداد م ؛ فلنفرض مثلاً أن ذلك هو ألف سنة . لأن الله عتد المتكلمين قادر على أن يخلق قبل العالم عالماً آخر يكون امتداده الذي يقدر العالم الأول بمقدار محدود . وكذلك يمكنه أن يخلق قبل هذا الثانى ثالثاً ، وكل واحدمن هذه العوالم يجب أن يتقدم وجوده امتداد ممكن غيه أن قدر فيه مقدار وجوده (٣) ه

Leon Gauthier: Averroes p. 225. (1)

<sup>(</sup> ۲ ) ثبافت الفلاسفة للغزالى ص ۱۰۱ ,

<sup>(</sup> ٣ ) تهافت النهافت ص ٢٦ .

وإذا كان هذا الإمكان في العوالم يمر إلى غير نهاية ، أى بمكن أن يكون فبل العالم عالم ، وقبل ذلك العالم عالم ، ويمر الأمر إلى غير نهاية ، فهنا امتداد مقدم على جميع هذه العوالم . وهذا الامتداد المقدر لحميعها لا يمكن أن يكون قدراً . فإن العدم ليس بمقدر و لا يكون إلا كما ضرورة ، فإن مقدار الكم ضرورة كم (١) .

وهذا الكم المقدر هو الذى يسمى بالزمان. و ويظهر أنه متقدم بالوجود على كل شي يتوهم حادثاً ، كما أن الكيل ينبغي أن يكون متقدماً على المكيل في الوجود. فكما أنه لوكان هذا الامتداد الذى هو الزمان حادثاً بحدوث حركة أولى ، لوجب أن يكون قبلها امتداد هو المقدر له وفيه كان بحدث وهو كالكلى لها . كذلك يجب أن يكون قبل كل عالم يتوهم وجودد امتداد يقدره . فإذن ليس هذا الامتداد حادثاً ، إذ لوكان حادثاً لكان له امتداد يقدره ، لأن كل حادث له امتداد يقدره و هو الذى يسمى الزمان ه(٢).

وإذا اعترض على هذا باللجوء إلى فكرة المكان، وقيل إن الله كان قادراً على أن يكون العالم أكبر أو أصغر (٣) فإن هذا ليس بصحبح بل ممتنع، ولكن لايلزم من كون هذا ممتنعاً أن يكون توهم لمكان عالم قبل العالم ممتنعاً إلا لوكانت طبيعة الممكن قد حدثت، ولم يكن قبل وجود العالم هناك إلا طبيعتان : طبيعة الضرور ى وطبيعة الممتنع (٤) :

ن فهذا الاعتراض لايلزم الفلاسفة لأنهم لا يعتقدون أن العالم يمكن آن يكون أصغر مما هو أو أكبر . ولوجاز أن يوجد عظم لا أخرله ، لوجد عظم بالفعل لانهاية له . وذلك مستحيل ، كما يرى أرسطو – إذ أن التزيد في العظم إلى غير نهاية مستحيل (٥) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٦ -- ٢٧.

<sup>(</sup>٢) تهافت الفلاسفة ص ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) تهافت التهافت ص ٢٧.

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق ص ٢٧ .

<sup>(</sup>ه) للصدر السابق س ۲۷ .

فمن يقول محلوث العالم حلوتاً زمانياً ويقول إن كل جسم في مكان بازمه أن يكون قبله مكان . وذلك إما جسم يكون حدوثه فيه وإما خلاء وذلك أن المكان يلزم أن يتقدم المحدث ضرورة(۱) . فمن يبطل وجود الحلاء ويقول يتناهى الحسم لايستطيع وضع العالم محدثاً . « ولوكان فعل هذا إلامتداد المقدر للحركة الذي هوكالكيل المكيل هو من فعل الوهم الكاذب مثل توهم العالم آكبر أو أصغر مما هو عليه لكان الزمان غير موجود ، لأن الزمان ليس شيئاً غير ما يدركه الذهن من هذا الامتداد المقدر للحركة ، فإن كان من المعروف بنفسه أن الزمان موجود ، فينبغى أن يكون هذا الفعل للنهن من أفعاله الصادقه المنسوبة إلى العقل ألم المنال المنسوبة إلى العقل ألم المنسوبة إلى العقل ألم المنسوبة إلى العقل ألم المنسوبة إلى العقل ألم الأفعال المنسوبة إلى العقل ألم المنسوبة إلى العقل ألم المنسوبة إلى العقل ألم المنسوبة إلى الخيال ، (۲) و المنال المنسوبة إلى المنال المنسوبة إلى الخيال ، (۲) و المنال المنسوبة إلى المنسوبة إلى المنال المنسوبة إلى المنال المنسوبة إلى المنال المنسوبة المنال المنسوبة إلى المنال المنال المنسوبة إلى المنال ال

نو ضع العالم بكمية محدودة ضرورى ، لايمكن أن تكون هذه الكمية آكبر من ذلك أو أصغر. وهذا لايعد تعجيز آللبارى لأن العجز إنما هو عجز عن المقدر لاعن المستحيل (٣) .

بيد أن هذا الدليل لا يسلم من اعتراضات ثلاثة ، نبيتها فيا يلى :

1 - العقل فى تقديره العالم أكبر مما هو أو أصغر بلواع ، ليش كتقديره الحمع بين السواد و البياض والوجود والعدم ، والممتنع هو الحمع بين النفى والإثبات ، وإليه ترجع المحالات كلها (؛) ،

و بيد أن أن القول بإمكان شي أوبعدم إمكانه يحتاج إلى برهان صيح أن هنالك فرقاً بين التقديرين ، إذ التقدير الأول وهو تقدير العالم أكبرأو

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٨.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق س ٢٨ .

<sup>(</sup> ٣ ) ثبانت الغلاسفة للنزالي ص ١٠٣ .

<sup>(</sup>٤) تبافت التبافت س ٢٨.

أصغر ليس معروفاً بنفسه ، أما التقدير الثانى وهو عدم الجمع بين السواد والبياض فمن الأشياء المعروفة بنفسها (١) ولكن هذا لا يؤدى إلى صدق المعارضة ، إذ أن القول بالتقديرين من حيث صدقهما أو كذبهما يتفاوتان من حيث الصدق قرب أوبعد . فافتراض إمكان كون العالم أكبر أوأصغر يلزم عنه أن يكون خارجه ملاء أو خلاء . وهذا يلزم عنه محال من المحالات أما الحلاء فوجود بعد مفارق . . وأما الحسم فكونه متحركاً إما إلى فوق وإما إلى أسفل أومستديراً ، وإذا كان ذلك كذلك ، وجب أن يكون جزءاً من عالم آخر ، وقد برهن على أن وجود عالم آخر مع هذا العالم محال في العلم الطبيعي ، وأقل ما يازم عنه الحلاء . إذ لابد من اسطقسات أربعة لكل عالم ، وجسم مستدير يدور حولها (٢) .

۲ — إذا كان لا يمكن وجود العالم أكبر مما هو عليه ولاأصغر ، فوجودة على ماهو عليه واجب لاممكن . والواجب مستغن عن علة . فلابد من القول بما يقوله الدهريون من نفى الصانع و نفى سبب هو مسبب الأسباب (٣) .

بيد أن القول بأشياء ضرورية لايؤدى إلى القول بأن هذه الضرورة هي و اجب الوجود. فإذا كنا نرى أن الأشياء الضرورية لابد أن تكون محددة على نحو معين ، فالآلة التي ينشر بها الحشب مثلا هي آلة مقدرة في الكمية والكيفية والمادة ، أي أنها لا يمكن أن تكون من خبر حديد: ولا يمكن أن تكون بغير شكل المنشار ، ولا يمكن أن يكون المنشار بأى قدر اتفق ، فن أحداً لا يقول بأن المنشار هو و اجب الوجود (٤) :

<sup>(</sup>١) تهافت النهافت ص ٢٨.

<sup>(</sup> ۲ ) المصدر السابق ص ۲۸ .

<sup>(</sup> ٣ ) تهافت الفلاسفة من ٢٠٣.

<sup>(</sup> ٤ ) تهافت النهافت من ٢٨ .

٣ ــ لم يكن وجود العالم قبل وجوده ممكناً ، بل و افق الوحود الإمكان من غير زيادة و لانقصان . وهذا لايودي إلى القول بانتقال القديم من العجز إلى القدرة ، لأن الوجود لم يكن ممكناً فلم يكن مقدوراً . و امتناع حصول ماليس بممكن لايدل على العجز . و إذا قبل إنه كان ممتنعاً فصار ممكناً ، قلنا ولم يستحيل أن يكون ممتنعاً في حال . كما أن الشئ إذا أخذ مع الضدين امتنع اتصافه بالآخر ، وإذا لم يوخذ معه أمكن . وإن قبل إن الأحوال متساوية ، قلنا : و المقادير متساوية . فكيف يكون مقدار ممكناً و أكبر منه أو أصغر بمقدار ظفر ممتنعاً » . فان لم يستحل ذلك لم يستحل هذا . فتقدير الإمكانات لامعنى له . وما يجب التسليم به هو أن الله يحدم قادر لا يمتنع عليه الفعل أبداً إن أراده . و ليش في هذا ما يوجب إثبات زمان ممتد إلا إذا أضاف الوهم إليه بتلبسه شيئاً اخر (١) .

بيد أن القول كله لا على المشكلة ، ومن هنا فلم ينتصر ابن رشد للقول بالحلوث إذ جحد تقدم الإمكان للشيء الممكن جحد للضرورات فان الممكن يقابله الممتنع من غيروسط بينهما . فان كان الشي ليس ممكنا قبل وجوده ، فهو ممتنع ضرورة . وهذا الممتنع إذ ا أنزلناه موجوداً ، فانه كذب محال . وأما إنزال الممكن موجوداً فهو كذب ممكن لاكذب مستحيل ، وقولهم إن الإمكان مع الفعل كلب . فان الإمكان والفعل متناقضان لا يجتمعان في آن واحد . فهو لاء يلزمهم أن لا يوجد إمكان لا معلم الفعل ولا قبله فما يلزم الأشاعرة تماماً ليس انتقال القديم من العجز إلى القدرة ، لأنه لا يسمى عاجزاً من لم يقدر على فعل الممتنع . وإنما اللازم لهم أن يكون الشيء قد انتقل من طبيعة الامتناع إلى طبيعة الوجود . وهذا مثل انقلاب الضرورى ممكناً . وإنزال شيء ما ممتنعاً في وقت ، ممكا ممكناً ، وإنزال شيء ما ممتنعاً في وقت ، ممكا

<sup>(</sup>١) تهافت الفلاسفة من ١٠٣.

وجوده يعد مستحيلاً في حال وجود ضده في موضوعه . فإذا سلم الخصم أن شيئاً ماممتنع في وقت ، ممكن في وقت آخر ، فقد سلم بأن الشيءمن طبيعة الممكن المطلق لامن طبيعة الممتنع . ويلزم عن هذا أنه إذا فرض أن العالم كان ممتنعاً قبل حدوثه دهراً لأنهاية له ، فان حدوث ذاك يقلب طبيعته من الاستحالة إلى الإمكان .

غاذا قبل إن تقدير الإمكانات لامعنى لا ، فان هذا إذا كان لايلزم عنه ما يوجب سرمدية الزمان ، ففيه ما يوجب إمكان وقوع العالم سرمدياً، وكذلك الزمان ، وذلك أنالله لم يزل قادراً على الفعل . فليس هاهنا ما يوجب امتناع مقارنة فعله على الدوام لوجوده (۱) . بل إن القول المقابل لهذا هو الذي يدل على الامتناع لأنه يودي إلى القول بأن الله يكون قادرا في أوقات عدودة متناهية على الرغم من أنه موجود أزلى قديم (۲) . و وإذا قلتا إن الأول لا يجوز عليه ترك الفعل الأفضل وفعل الأدنى لأنه نقص ، فأى انقص أعظم من أن يوضع فعل القديم متناهياً محدوداً كفعل المحدث ، مع ان الفعل المحدود إلى الفعل المحدود إلى الفعل القديم الفير الفعل الفير الفير الفعل الفير الفعل الفير الفير

وإذا كان هذا لا يخفى على من له أدنى بصر بالمعقولات ، فكيف متنع على القديم أن يكون قبل الفعل الصادر الآن فعل ، وقبل ذلك الفعل فعل ، ومر ذلك في أذهاننا إلى غير نهاية كما يستمر وجود الفاعل إلى غير نهاية و فان من لا يساوق وجوده الزمان ولا محيط به من طرفيه ، يلزم ضرورة أن يكون فعله لا يحيط به الزمان ولا يساوقه زمان محدد . وذلك أن كل موجود لا يتراخى فعله عن وجوده إلا إذا كان ينقصه شيء من وجوده أعنى أن لا يكون على وجوده الكامل ، أو يكون من ذوى الاختيار فلا يتراخى

<sup>(</sup>١) تهافت التهافت ص ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٢٩ - ٣٠ .

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٣٠ .

فعله عن وجوده عن اختياره ، ومن يضع أن القديم لايصدر عنه إلا فعل عدث ، فقد وضع أن فعله بجهة مامضطر وأنه لا اختيار له من تلك الجهة عن فعله » (١) .

فهذا الدليل يودى إلى تأييد القضايا التي يذهب إليها الفلاسفه ، وهي أن العلة إذا وجدت وجد معلولها بالضرورة . هذا بالإضافة إلى أنه لابد من التساول والقول بأنه كيف يتصور أن الله وهو علة العلل يفعل في وقت ولا يفعل في وقت آخر. وهذا ما جعل ابن رشد يصر على أن كل موجود لا يتراخى فعله عن وجوده ، اللهم إلا إذا قلنا إن هذا الموجود ينقصه شيء وهذا لا يرضى عنه المتكلمون ولا الغزالي . فابن رشد إذن مازال يتساءل عن المير والذي يجعلنا نسلم بوجود وقت لم يكن العالم فيه موجوداً .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٣٠.

## لدنيل الثالث :

إذا كان العالم قبل وجوده ممكناً إمكاناً الأول له ، فلابد أن يكون الزيا ، إذ الممكن على وفق الإمكان فيستحيل أن يكون العالم ممتنعاً ثم يصبر ممكناً ، طالما أن هذا الإمكان الأول له أى لم يزل ثابتاً ، ولم يزل العالم ممكنا وجوده طالما أنه الاتوجد حال الا يوصف العالم فيها بأنه ممتنع الوجود، فاذا كان العالم ممكنا وجوده أبداً ، لم يكن محالا وجودة أبداً ؛ وإلا فان كان محالا وجوده أبداً ، بطل قولنا إنه ممكن وجوده أبداً وإن بطل قولنا إن الإمكان لم يزل . فاذا صح أن قولنا إن الإمكان لم يزل صمح قولنا إن الإمكان اله أول . فاذا صح أن اله أولا كان قبل ذلك غير ممكن ، وهذا يودى إلى إثبات حال لم يكن العالم ممكناً و الاكان الله عليه قادراً (١) .

وهذا الدليل فيما يرى ابن رشد يعد دليلا صحيحا ، و فان من يسلم بأن العالم كان قبل وجوده ممكنا إمكانا لم يزل ، يلزمه أن يكون العالم أزليا ، لأن ما لم يزل ممكنا ، إن وضع أنه لم يزل موجوداً ، لم يلزم عن إنزاله عال . وما كان ممكنا أن يكون أزليا ، فواجب أن يكون أزليا . لأن الذي يمكن فيه أن يقبل الأزلية لا يمكن فيه أن يكون فاسداً إلا لو أمكن أن يعود الفاسد أزليا . ولذلك ما يقول الحكيم إن الإمكان في الأمور الأزلية يعد ضروريا ، (٢) :

وإذا كان الغزالي في معرض نقده للدليل السالف يذهب إلى أن هذا العالم قبله إمكانات له غير متناهية بالعدد (٣) ، فانه يلزمه أن يكون قبل

<sup>(</sup>١) تهافت الفلاسفة للغزالي ص ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) تهافت التهافت ص ٣٠.

<sup>(</sup>٣) تهافت الفلاسفة ص ١٠٤.

هذا العالم عالم و تبل العالم الثانى عالم ثالث و يمر ذلك إلى غير نهاية ، كما هو الشأن في أشخاص الناس ، أي أنه إن كان الله قادراً على أن يخلق قبل هذا العالم عالماً آخر ، وقبل ذلك الآخر آخر ، فإن هذا يودى إلى أن يمر الأمر إلى غير نهاية ، وإلا لزم أن يوصل إلى عالم لا يمكن أن يخلق قبله عالم آخر ، وذلك لا يقول به المتكلمون .

فمن المحال أن يكون قبل هذا العالم عالم آخر إلى غبر بهاية (١) ، و لأنه يلزم أن تكون طبيعة هذا العالم طبيعة الشخص الواحد الذي في هذا العالم الكائن الفاسد فيكون صدوره عن المبدأ الأول بالنحو الذي صلر عنه الشخص ، و دلك بتوسط محرك أزلى حركته أزلية ، فيكون هذا العا جزءا من عالم آخر كالحال في الأشخاص الكائنة الفاسدة في هذا العالم فبالاضطرار إلى عالم أزلى بالشخص ، أو يتسلسل . وإذا و جب قطع التسلسل ، فقطعه بهذا العالم أولى ، أعنى بإنزاله و احدا بالعدد أزليا و (١).

ونود أن نشير إلى أن هذا النقد يتفق مع المبادئ التي سار عليها ابن رشد في الدليلين السابقين ، فااذا كانت فكرة الإمكان أو الاحمال قد نوقشت في الدليلين الأولين ، وخاصة في نهاية الدليل الثاني ، وبدينت المحالات التي تلزم عن استخدامها للوصول إلى قضيه الحدوث ، فان هذا الدليل يقوم على نفس الفكرة (٣) .

ويتبين هذا من تفنيد أقوال المتكلمين أنّى يذهبون فيها إلى أن العالم كان ممتنعاً ثم وجد . إذ لابد من التساول عن المبرر و الباعث على تجدد الموقف بالنسبة لله الذي لا يتغير أبداً . وهذا معنى قول الفلاسفة في هذا الدليل إنه يستحيل أن يكون العالم ممتنعاً ثم يصبر ممكناً ، لأنه يودى إلى حدوث

<sup>(</sup>١) تهافت التهافت ص ٣١.

<sup>(</sup> ٢ ) تهافت النهافت ص ٣١ .

Leon Gauthier: Averroes p.235. ( ")

طارى. بل لابد من القول بأنه ليست هناك حال من الأحوال يوصف فها العالم بأنه ممتنع ، بل هو ممكن إمكاناً لم يزل .

وهذا الموقف يعد فى نظر ابن رشد أقرب إلى اليقين من موقف المتكلمين حى إذا أخذنا فى اعتبارنا القضية الدينية . إذ القول بوقت كان فيه العالم ممتنعاً ثم صار ممكنا يؤدى ضرورة إلى التسليم بوجود وقت لم يكن الله قادراً فيه. والقول بوجود وقت لم يكن فيه خلن لا يتمشى مع التسلم بضرورة وجود المعلول ، إذا وجدت العلة إذ كيف نتصور علة قد استوفت شرائطها ولم يصدر عنها المعلول ضرورة ؟ .

## ٤ ــ الدليل الرابع:

محصل هذا الدليل أن كل حادث لابد أن تسبقه المادة التي فيه ، إذ لا يستغنى الحادث عن مادة ، وهذه المادة لاتكون حادثة ، وإنما الحادث هو الصور والأعراض والكيفيات الطارثة على المواد .

وقد قسم الفلاسفة كل حادث إلى ممكن وممتنع و و اجب. و ذهبوا إلى أن كل حادث لا يخلو قبل حدوثه من أن يكون ممكن الوجود أو و اجب الوجود . و حالتي الامتناع و الإيجاب غير معقولتين ، إذ الممتنع في ذاته لا يوجد قط ، و الواجب للماته لا يعدم قط ، و بهذا يكون ممكن الوجود للماته . فامكان وجوده إذن حاصل له قبل وجوده ، و إمكان الوجود وصف إضافي لا قوام له بنفسه ، فلا بد من محل يضاف إليه وهذا المحل لا يكون إلا المادة فيضاف إليها . فعندما نقول إن المادة قابلة للحرارة أو البرودة ، فان هذا يدل على أنه من الممكن لها إحداث هذه الكيفيات .

فالإمكان إذن يكون وصفاً للمادة ، والمادة لايكون لها مادة ، فلايمكن أن تحدث ، إذ لوحدثت لكان إمكان وجودها سابقاً على وجودها ، وكان الإمكان قائماً بنفسه غير مضاف إلى شيئ مع أنه وصف إضافى لايعقل قائماً بنفسه .

ولا يمكن القول بأن معنى الإمكان يرجع إلى كونه مقدوراً ، وكون القديم قادراً عليه ، وذلك لأننا لانعرف كون الشيئ مقدوراً إلا بكونه ممكناً ، فعندئد نقول إنه مقدور لأنه ليس بممتنع . فان كان قولنا بامكانه يرجع إلى أنه مقدور ، فكأنا قلنا ، هو مقدور لأنه مقدور وليس بمقدور لأنه ليس بمقدور ، وهو تعريف الشيء بنفسه . فدل هذا على أن كونه ممكناً قضية أخرى في العقل ظاهرة ، بها تعرف القضية الثانية وهي كونه ممكناً قان العلم مقدوراً ، ويستحيل أن يرجع ذلك إلى علم القديم بكونه ممكناً قان العلم يستدعى معلوماً ، فالإمكان المعلوم غير المعلم لامحالة . بالإضافة إلى أنه يستدعى معلوماً ، فالإمكان المعلوم غير المعلم لامحالة . بالإضافة إلى أنه

وصف إضافى . فلابد إذن من ذات يضاف إليها ، وليست إلا المادة ، وإذا كان كل حادث قد سبقته المادة فإن المادة الأولى لم تكن حادثة بحال (١)، فإمكان وجوده لا يخلو من أن يكون معنى معدوماً أو معنى موجودا ، ومحال أن يكون معنى معدوماً وإلا لم يسبقه إمكان و جوده ، فهو إذن معنى موجود . وكل معنى موجود فهو إما قائم لانى موضوع ، أو قائم فى موضوع ، وكل ما هوقائم لانى موضوع فله وجود خاص لا يجب أن يكون مضافاً . وإمكان الوجود إنما هو بالإمكان بالإضافة إلى ما هو إمكان وجود له فليس إمكان الوجود جوهرا لافى الموضوع ، فهو إذن معنى فى موضوع وعارض لموضوع ، وإمكان الوجود هذا هو قوة فى الوجود ، وحامل وعارض لموضوع ، وإمكان الوجود الشيء موضوعا وهيولى ومادة وغير ذلك، قوة الوجود الذي فيه قوة وجود الشيء موضوعا وهيولى ومادة وغير ذلك، فإذن كان حادث قد تقدمته المادة (٢) : فلا يمكن أن يكون حادث بعد مالم فإذن كان حادث وإلا قد تقدمته المادة التي منها حدث (٢)

فالإمكان بستدعى شيئا يقوم به وهو المحل القابل للشي الممكن (٤) . « وذلك أن الإمكان الذي من قبل القابل ، لا ينبغى أن يعتقد فيه أنه الإمكان الذي من قبل الفاعل . إذ قولنا في زيد إنه يمكن أن يفعل كذا ، غير قولنا في المفعول إنه يمكن . ولذلك يشترط في إمكان القابل إذا كان الفاعل الذي لا يمكن أن يفعل ممتنعا . فاذن لا يمكن أن يكون الإمكان المتقدم على الحادث غير موضوع أصلا ، و إلا أمكن أن يكون الفاعل هو الموضوع . ولا الممكن ، في الممكن إذا حصل بالفعل ارتفع الإمكان . فلم يبق إلا أن يكون الحامل للإمكان هو الشيئ القابل للمكن ، و هو المادة (٥) .

<sup>(</sup> أ ) تهافت القلاسقة للغزائي ص ١٠٥ – ١٠٦ .

<sup>(</sup> ٢ ) النجاة لابن سينا ، ج ٣ ، الإلهيات ص ٢١٩ .

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ٢٢٣ - ٢٥٢ .

<sup>(</sup> ٤ ) تمانت المانت ص ٣١ .

<sup>(</sup>ه) تهافت التهافت ص ۳۱.

وهذه المادة لانتكون بما هي مادة ، إذ أنها تحتاج إلى مادة و بمر الأمر إلى غير نهاية . وإن كانت مادة متكونة فذلك من جهة تركيبها من مادة و صورة ، فكل متكون إنما يتكون من شي . وإما أن يمر ذلك إلى غير نهاية على استقامة في مادة غير متناهية فان ذلك مستحبل حتى لو قدرنا محركا أزايا ، إذ لا يوجد شيء بالفعل غير متناه . وإما أن تكون الصور تتعاقب على موضوع غير كائن ولافاسد ويكون تعاقبها أزليا أو دورا . وفي هذه الحالة بجب أن يكون هاهنا حركة أزلية تفيد هذا التعاقب الذي يوجد في الكائنات الأزلية (1) .

وهذا كله يودى إلى نتيحة هامة تبين كيفية التصور القلسفي للمادة ، والصلة بينها وبين الكون و الفساد ا إذ يظهر أن كون كل و احد من المتكونات هو فساد للأخر و فساده هو كون لغيره ، و أنه لايتكون شيء من غير شيء نان معنى التكون هو إنقلاب الشيء و تغيرة مما هو بالقوة إلى الفعل، ولذلك لا يمكن أن يكون عدم الشيء هو الذي يتحول وجودا ، ولاهو الشيء الذي يوصف بالكون ، أعنى الذي تقول فيه إنه يتكون . فبقى أن لا يكون هاهنا شيء حاصل المصور المنضادة ، وهي التي تتعاقب الصور علمها ، (۲) .

بيد أن هذا التصور الفلسفى لايتضح تماما إلا إذا دحضت بعض الاعتر اضات التي وجهها الغز الى إلى دليل الفلاسفة الرابع .

منها ذهابه إلى أن ما يقال على الممكن لابد أن يقال على الممتنع. أى أننا لو قلنا إن الإمكان يستدعى شيئا موجودا يضاف إليه ويقال إنه إمكان، فانه بلز منا القول بأن الامتناع يستدعى شيئا موجودا يقال إنه امتناعه ، ولكن ليس للممتنع في ذاته وجود ولا مادة يطرأ عليها المحال حتى يضاف

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٣١.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٣١ .

الامتناع إلى المادة (١). فالإمكان لاير جم إلا لقضاء العقل. فاذا قدرالعقل وجود شيء ما ، ولم يمتنع عليه تقديره سمى ممكنا ، وإن امتنع سمى مستحيلا، وإن لم يقدر على تقدير عدمه سمى واجبا فهذه قضايا عقلية لا تحتاج إلى موجود حتى تجعل وصفا له (٢).

بيد أنه من البين فيا يبدو لنا أن الإمكان يستدعى مادة موجودة . فان سائر المعقولات الصادقة لابد أن تستدعى أمرا موجودا خارج النفس . إذ حد الصادق هو الذي يوجد في النفس على ما هو عليه خارج النفس . فعندما نقول في الشيء إنه ممكر، فلابد أن يستدعى هذا القول شيئا يوجد فيه هذا هذا الإمكان . أما الاستدلال على كون الإمكان الايستدعى موجودا يستند إليه ، فانه استدلال سو فسطائى . إذ الممتنع لايستدعى موضوعا ، كما يستدعى الإمكان موضوعا ، كما يستدعى الإمكان موضوعا ، وذلك لأن الممتنع يقابل الممكن ، والأضداد المتقابله لابد أن تقتضى موضوعا . فان الامتناع الذي هو سلب ذلك الإمكان يقتضى موضوعا . فان الامتناع الذي هو سلب ذلك الإمكان يقتضى موضوعا أيضا، مثل القول بأن وجود الخلاء ممتنع لأن وجود الأبعاد مفارقة ممتنع خارج الأجسام الطبيعية أو داخلها . فالضدان ممتنع وجودهما في موضوع واحد ، كما يمتنع وجود الإثنين واحدا ، ومضى ذلك في الوجود . وهذا كله بين بنفسه (٣) .

و إذا كان الغز الى يذهب إلى أن البياض مثلا فى نفسه ليس ممكنا ، وليس له نعت الإمكان ، و إنما الممكن هو الجسم ، و الإمكان مضاف إليه ، إذ أننا عندما نسأل ما حكم نفس السواد فى ذاته ؟ أهو ممكن أو و اجب أو ؟ لابد من القول بأنه ممكن . و هذا يدل على أن هذا الحنكم بالإمكان لايفتقر

<sup>(</sup>١) تهافت آلفلاسفة ص ١٠٦.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ١٠٦ .

<sup>(</sup> ٣ ) تمافت التمافت ص ٣٢ .

الى وضع ذات موجودة يضاف إليها الإمكان (١) . إذا كان الغزالى يقول يهذا ، فانه قول مغالطى ، فان الذى يتصف بالإمكان الذى يقابل الممتنع ، ليس هو الذى يخرج من الإمكان إلى الفعل من جهة ما يخرج إلى الفعل ، لأنه إذا خرج ارتفع عنه الإمكان ، بل هو الذى يتصف بالإمكان من جهة ما بالقوة — والحامل لهذا الإمكان هو الموضوع الذى ينتقل من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل (٢) ؟

وفالمكن هوالمعدوم الذي يبيأ أن يوجد وأن لا يوجد و المعدوم المكن لا يعد ممكنا من جهة ما هو معدوم و لامن جهة ما هو موجود بالفعل ، وإنما هو ممكن من جهة ما هو بالقوة » (٣) . وقد قال المعتزلة إن المعدوم هو ذات ما (٤) . إذ العدم يضاد الوجود ، وكل واحد مهما يخلف صاحبه . فاذا ارتفع علم شيء ما خلفه وجوده وإذا ارتفع وجوده خلفه عدمه . و نظرا لأن نفس أمدم لا يمكن فيها أن تنقلب ولا نفس الوجود أن تنقلب عدما وهلا بناء على القول بأن الأشياء في ذاتها لا تتقلب ولا تتغير ، إنما اللي يتغير هو ما يطرد عليها من صورو أعراض وكيفيات - فان القابل لها يكون شيئا ثالثا غيرهما ، وهو الذي يتصف بالإمكان والتكون و الا نتقال من صفة العدم إلى صفة الوجود ، فان العدم لا يتصف بالإمكان والتكون و التغير والا نتقال من صفة العدم إلى صفة الوجود ، كما هو الحال في انتقال الأضداد بعضها الى بعض ،

وهذا التغير يكون فى الجوهر بالقوة ، وفى سائر الأعراض بالفعل، والشيء الموصوف بالإمكان والتغير لا يمكن أن تجعله الشيء الذي بالفعل، أعنى الذي منه الكون من جهة ما هو بالفعل . إذ أن هذا يذهب ، والذي

<sup>(</sup>١) تَهافت الفلاسفة ص ١٠٦.

<sup>(</sup> ٢ ) تهافت التهافت ص ٣٢.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر المايق ص ٢٣ .

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق س ٣٢ ، ٥٨ .

منه الكون بجب أن يكون جزءا من المتكون (١). وقد سبق أن تبين في در اسة الدليل الثاني أن العدم ليس فيه إمكان أصلا لأن يتحول إلى الوجود ولا أن يقترن عدم الحادث بموضوع يقبل وجود الحادث: فالحار مثلا إذا صار باردا ، فان هذا لا يودى إلى القول بأن جوهر الحرارة تحول إلى برودة وإنما الذي تحول هو القابل للحرارة و الحامل لها من الحرارة إلى البرودة ،

فلابد آن يكون هاهنا موضوع ضرورة ، هو القابل للإمكان، وهو لحامل للتكون وانتقل من العدم لحامل للتكون وانتقل من العدم إلى الرجود ولايمكن جعل هذا من طبيعة الشيء الحارج إلى الفعل ، أى من طبيعة الموجود بالفعل ، إذ لوكان ذلك كذلك لم يتكون الموجود (٢).

وقد انفق كل من الفلاسفة والمعتزلة على إثبات هذه الطبيعة . إلا أد الملاسفة قالوا إنها لاتتعرى عن الوجود ، بل تنتقل من وجود إلى وجود كانتقال النطفة مثلا إلى الدم ، وانتقال الدم إلى الأعضاء التي للجنين . إذ لو تعرت من الوجود ، لكانت موجودة بذاتها ، ولوكانت موجودة بذاتها ، ولوكانت موجودة بذاتها ، ملاكان منها كون . وهذه الطبيعة هي هايسمها الفلاسفة بالهيولى، وهي علة الكون والفساد . وكل موجود يتعرى عنها يعد عندهم غيركائن للفاسد (٣) ،

فالفرق بين العدم وهذا الموضوع الأول أو الهيولى ، أن العدم إذا فيه إنه مبدأ التكون فبالعرض ، فان المادة الأولى ليست كذلك : إذ أنها موضوعة للصور ، ثابتة عند تعاقب صورة صورة عليها وعدم عدم (٤) .

فلیس هناك إذن فیا یری ابن رشد ثمة عدم ثم جاء بعده و جود،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٣٢.

<sup>(</sup> ٢ ) تهافت النهافت ص ٣٢ .

<sup>(</sup>٣) ألمسدر السابق ص ٣٢ -- ٣٣.

<sup>(</sup> ٤ ) تلخيص السماع الطبيعي لابن رشد من ١٠٠٠

بل لابد من تفسير العدم على أنه طبيعة لاتتعرى عن الوجود، وهذه الطبيعة هي ما تسمى بالمادة الأولى، وفيها إمكان الانتقال إلى الوجود،

وإذا كان الإمكان له ذات ومادة ، فهذا يفترض أزلية المادة ، إذ لو قبل إن العالم ممكن ، فهذا الإمكان لابد أن تسبقه المادة و لا يمكن أن يمرهذا إلى غير نهاية ، بل لابد من القول بوجود مادة قديمة موجودة منذ الأزل(١) ثالثا : المنزع العقلى في موقفه من القول بأبدية العالم (٢):

ترتبط هذه المسألة بالمسألة التي سبقتها ، وهي مسألة الأزلية في الوجود (٣) هاذا كان الفلاسفة قد استدلوا على منع الحدوث بالقول بان العالم معلول لعلة أزلية أبدية أي أن المعلول مع العلة ضرورة، وإذا لم تتغير العلقلم يتغير المعلول،

(١) يذهب Renan إلى أن جواب المتكلمين القائل بأن الإمكان لا يعد حقيقياً ، أى أنه لا وجود للإمكان ، إذ أنه تصور ذهنى خالص لا حقيقة له مطلقاً ، لا يعد حطاً ، وأنه يعه حجة ضد النظرية الأرسطية . بيد أن هذا لا ينهض دليلا على خطأ الأساس الذى تقوم عليه نظرية قدم العالم كما يذهب إلى ذلك Renan أيضاً (Averroes et Lavaverroisme p. 120) أيضاً (ويبدو أن ابن رشد كان يدرك صعوبة هذا التفسير على أفهام أهل الحدل .

a part post, The indestructible وبين الأبدى a parte ante, The ungenerated.

(The notes of van den Bergh on the English tanslation of Tahafut Al That et Vol. 2. p. 1.).

ويبحث أرسطو مسألَى الأزلية و الأبدية كسألتين متصلتير تمام الاتصال. فيقول مثلا في كتاب وليبحث أرسطو مسألَى الأزلية و الأبدية كسألتين متصلتير تمام الاتصال. فيقول مثلاً في كناب والطبيعة و المنابئة الحركة في لحظة ما من اللحظات لم تكن قبلها موجودة ؟ وإذاسلمنا ببلئها يوماً ما ، فهل يأتى يوم يجب أن تنقطع فيه بحيث أن شيئاً لا يمكن أن يتحرك على وجه الإطلاق ؟ أم أنه بجحود معنى الابتداء و الانتهاء ، يجب القول بأن الحركة لم يكن لها أول و لن يكون لها آخر ؟ هل ينبى القول بأنها كانت دائماً وأنها سوف تكون دائماً خالدة غير قابلة للفناء بالنسبة لجميع الموجودات ؟ (Aristotle : physica B. 8, Ch. 1)

(٣) إذاكان القول بأبدية العالم يرتبط بالأزلية ، فإن القول بفناء العالم يرتبط بمسألة الحدوث إذ أن صحة فناء العالم بعد وجوده فرع من الحدوث . فن قال إن العالم حادث ، فقد قال بجواز فنائه لكون ماهيته من حيث هي قابلة للعلم كانت متصفة به . و العدم قبل الوجود كالعدم بعده لا تمايز بيمما ولا اختلاف فيهما فمن جاز عليه أحدهما جاز عليه الآخر . وبهذا يشبت جواز الفناء ه . ( المواقف للإيجي مع شرح الحرجاني ، ج ٧ ، ص ٢٣١) .

فانهم سلكوا هذا المسلك بالنسبة لأبدية العالم أيضا (١) .

هذا عن المسلك الأول، أما المسلك الثانى، هإنهم يذهبون فيه إلى أن العالم إذا عدم ، فإن عدمه يكون بعد وجوده . ويتضمن أن له بعد . وفى هذا إثبات للزمان(٢) .

أما المسلك الثالث فوداه أن الفلاسفة لما كانوا يعتقدون أن كل ما نه إبتداء فله إنقضاء ، وكانوا لايضعون للحركة الدورية ابتداء ، فليس يلز مهم أن يكون للحالم إنقضاء . وأما أن يكون شيء له ابتداء وليس له انقضاء ، فهذا ليس بصحيح إلا إذا انقلب الممكن أزليا(٣) .

فكل ما له انقضاء فله مبدأ . وما لا مبدأ له لا انقضاء له . وكذلك ما لا نهاية له لا مبدأ له . ولذلك من يقول إن الزمان يمكن أن يكون غير متناه في المستقبل ولا يمكن أن يكون غير متناه في الماضي ، لم يلزم الأصل المعروف بنفسه في ذلك ، وهو أن ما له مبدأ فله نهاية ، وما ليس له نهاية فليس له مبدأ ()

يمكن أن يتضح هذا إذا رجعنا للزمان ، فإننا متى أنزلنا الزمان متناهياً من أحد طرفيه ، أى الابتداء لزم أن يكون متكوناً من تلك الجهة . والمتكون عما هو متكون يلزم أن يتكون فى زمان . إذ المتكون هو الذى وجد بعد أن لم يوجد . وكذلك متى فرضناه متناهياً من آخره ، لزم عن ذلك كونه فاسداً ، والفاسد يلزم أن يكون بعد زمان لايلبث فيه فاسداً (٥) . ٤ فكل ما له ابتداء فهو ممكن . أما أن يكون شىء يمكن أن يقبل الفساد ويقبل الأزلية ، فشىء

<sup>(</sup>١) تهافت ألفلاسفة للغزالي ص ١١٠٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١١٠ .

<sup>(</sup> ٣ ) تهافت التهافت ص ٣٥.

<sup>(</sup> ٤ ) تلخيص الساع العلبيعي ص ٣٢ .

<sup>(</sup> ٥ ) المصدر السابق ص ٣٣ .

غير معروف ي(١). وإذا قلنا إن الفعل بما هو فعل لا يعد محدثاً ، فإن القدم يتصور فيه لأن هذا الإحداث والفعل المحدث ليس له أول ولا آخر. ومن هنا عسرأعلى أهل الإسلام أن يسموا العالم قديماً ، وهم لايفهمون من القديم إلا ما لا علة ا (٢).

أما المسلك الرابع من مسالك الفلاسفة ، فخلاصته أن المادة والأصول لا تنعدم وإنما تنعدم الصورة والأعراض الحالة فيها . وهذا مسلك صحيح بشرط أن يوضع اتعاقب الصور دوراً على موضوع واحد ويوضع الفاعل لحذا التعاقب على مواد لا نهاية لها لحذا التعاقب على مواد لا نهاية لها أو صور لا نهاية لها النوع ، فهو محال . وكذلك إن وضع ذلك من غير فاعل أزلى ، أو من فاعل غير أزلى . لأنه إن كانت هناك مواد لا نهاية لها ، وخلك مستحيل . وأبعد من ذلك أن يكون وجد ما لا نهاية له بالفعل ، وذلك مستحيل . وأبعد من ذلك أن يكون ذلك التعاقب عن فاعلات محدثة . ولذلك لا يصح على هذه الجهة أن إنساناً يكون ولابد من إنسان إن لم يوضع ذلك متعاقباً على مادة واحدة حتى يكون فساد بعض الناس المتقدمين مادة للمتأخرين ، ووجود بعض المتقدمين أيضاً عبرى مجرى الفاعل والآلة للمتأخرين، وذلك كله بالعرض، لأن كون هوالاء كالألة للفاعل اللى لم يزل ١٠(٢) .

وإذا كان الغزالى يرى أن من أدلة الفلاسفة ما تمسك به جالينوس إذ قال : لوكانت الشمس مثلا تقبل الإنعدام لظهر فيها ذبول في مدة مديدة ، والأرصاد الدالة على مقدارها منذ آلاف السنين لا تدل إلا على هذا المقدار ، فلما كانت لم تدبل في هذه الآماد الطويلة ، فان هذا يدل على أنها لاتفسد(؛)، وإذا كان الغزالى يروى هذا عن الفلاسفة ، فان ابن رشد يذهب إلى أن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٣٥.

<sup>(</sup> ۲ ) المصدر السابق ص ۳۹ .

<sup>(</sup>٣) الممدر السابق ص ٣٩.

<sup>(</sup> ٤ ) تهافت الفلاسفة ص ١١٢.

الفلاسفة إذا سلموا بأن الجرم السهاوى حيوان ، وأن كل حيوان يفسد على المحرى الطبيعى ، فانه لا بدأن يذبل قبل أن يفسد ضرورة .

بيد أن هذا القول لايسلم به الخصوم بغير برهان -- واذلك كان قول جالينوس إقناعياً (١). ولابد أن يكون هناك قول أكثر وثوقاً منه ، وهوأن السياء لو كانت تفسد لفسدت ، إما إلى الاسطقسات التي تركبت منها ، وإما إلى صورة أخرى كما هو الحال في صور البسائط ، بأن يتكون بعضها من بعض أى الأسطقسات الأربعة . وولو فسدت إلى الاسطقسات لكانت جزءاً من عالم آخر لأن لا يصح أن يكون من الاسطقسات المحصورة فيها ، لأن هذه الاسطقسات هي جزء لا مقدار له بالإضافة إليها ، بل نسبة منها نسبة النقطة من الدائرة ، ولو خلعت صورتها وقبلت صورة أخرى ، لكان هاهنا جسم سادس : مضاد لها ليس هو ساء ولا أرض و لا ماء و لاهو اء و لا نار و ذلك كلة مستحيل ، (٢) .

ولو كانت الشمس مثلا تذبل - كما يرى الغزالى - (٣) وكان ما يتحلل منها غير محسوس بالنسبة للأرصاد لعظم جرمها ، لكان يحدث من ذبولها فيا هاهنا من الأجرام ما له قدر محسوس (٤) . و ذلك أن ذبول كل ذابل إنما يكون بفساد أجزاء منه تتحلل ولابد في تلك الأجسام المختلفة من الذابل ، وأن تبقى باسرها في العالم أو تنحل إلى أجزاء ، وأن ذلك كان يوجب في العالم تغيراً بيناً ، إما في عدد أجزائه وإما في كيفينها . ولو تغيرت كلبات الأجرام لتغيرت أفعالها وانفعالاتها و مخاصة الكواكب لتغير ما هاهنا من العالم ١٤٥٥) .

وإذا كان الغزالى يوى أن الفلاسفة يلىهبون إلى أن العالم لا تعدم جواهره لأنه لا يعقل سبب معدم لها . وما لم يكن معدماً ثم انعدم ، فلابد أن يكون ا

<sup>(</sup>١) تهافت التهافت ص ٣٧.

<sup>(</sup> ۲ ) للصدر السابق ص ۳۷ .

<sup>(ُ</sup> ٣) تهافت الفلاسفة س ١١٣ – ١١٤ .

<sup>(</sup> ٤ ) تمانت المانت ص ٣٧ .

<sup>(</sup> ه ) المصدر السابق ص ٣٧ .

بسبب . « وذلك السبب لا يحاو إما أن يكون إر ادة القديم سبحائه وهو محال . لأنه إذا لم يكن مريداً لعدم ثم صار مريداً فقد تغير . أو يو دى إلى أن يكون القديم وإر ادته على نعت و احد فى جميع الأحوال و المراد بتغير فى العدم إلى الوحود ثم من الوجود إلى العدم ، وما دكرناه من استحالة وجود حادث باردة قديمة يدل على استحالة العدم (۱) . إذا كان الغزالي يحكى هذا عن الفلاسفة ، فان ابن رشد يدلل على صحة قولهم بفكرته عن القوة والفيل . فيرى أن فعل الفاعل عند الفلاسفة أيس إلا إخراج ما هو بالقوة إلى أن يصيره بالفعل ، فهو يتعلق عندهم بموجود فى الطرفين . ففى حالة الإبجاد ينقله من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل فيرتفع عدمه ، وفى حالة الإعدام ينقله من الوجود بالفعل إلى الوجود بالقوة فيعرض أن محدث عدمة (۲) .

وبهذا ترتبط فكرتا الإيجاد والإعدام . ففعل الفاعل يتعلق بالإعدام بالوجه الذى يتعلق به فى الإيجاد ، وهو إخراج ما بالقوة إلى الفعل . فان الكائن بالفعل فاسد بالقوة وكل قوة تصبر إلى الفعل من قبل مخرج لها هو بالفعل، وأو لم تكن بالقوة موجودة لما كان هاهنا فاعل أصلا . ولو لم يكن الفاعل موجودا ، لما كان هاهنا شيء هو بالفعل أصلا ولذلك قبل إن جميع النسب والصور موجودة بالقوة فى المادة الأولى ، وهى بالفعل فى المحرك الأول بنحو من الأنحاء شبيه بوجود المصنوع بالفعل فى نفس الصانع (٣) .

وفى هذا القول تأثر طاهر بأرسطو . إذ أن أرسطوا حين أراد أن بين أن الحركة لا يمكن حدوثها حدوثاً بعد أن لم يكن شيء متحرك أصلا ، ولا يمكن فسادها فساداً لا يبقى معه شيء متحرك أصلا ، ذهب إلى أن الحواهر بأجمعها إن كانت فاسدة فجميع الموجودات فاسدة . إذ الحواهر علل جميع الموجودات ، وكل ما عللها كائنة فاسدة فهي كائنة فاسدة .

<sup>(</sup>١) تَهَافَتُ الفَلَاسَفَةُ لَلْنُوالَى صَ ١١٤ . .

<sup>(</sup>٢) تبافت البافت ص ٣٧ - ٣٨.

<sup>(</sup> ٣ ) تفسير ما بعد الطبيعة لابن رشد ج ٣ ص ١٩٠٤ ــ ١٥٠٥ .

ولما كان قد تبين فى العلم الطبيعى أن الحركة دائمة لم تزل ولا تزال ، فاننا نجد نفس الفكرة فى الزمان إذ لا يمكن أن يتخيل كاثناً بعد أن لم يكن زمن أصلا ، ولا فاسدة فساداً لا يبقى معه زمن أصلا(١) .

والإنسان لا يمكنه فهم معنى الحادث والفاسد إلا بفهم معنى المتقدم والمتأخر ولا فهم هذين ولا الأكثر منهما تقدماً وتأخراً إلا بفهم الماضى والمستقبل اللذين هما أجزاء الزمان(٢). « فاذا كان الحادث هو الذى وجد بعد أن لم يكن ، والذى عدمه قبل وجوده ، والقبل والبعد من فصول الزمن فالزمن إذن متى فرض حادثاً كان فى زمن . فقبل الزمن إدن زمن ، وكذلك بعد كل زمان زمن – وبالحملة متى رفعنا الزمن ، بطل معنى الحدوث والفساد »(٣) . وبهذا ترتبط الحركة بالزمن . فيلزم فى كون الزمن متصلا ، وأزلياً وواحداً ، أن تكون الحركة الأزلية أيضاً متصلة وواحدة (١) .

أما المتكلمون فيلزمهم أن يتعلق فعل الفاعل بالعدم بالطرفين جميعاً ، أى في حال الإبجاد و الإعدام. فانه إذا نقل الشيء من الوجود إلى العدم المحض، فقد فعل عدماً محضاً على القصد الأول ، مخلاف ما إذا نقله من الوجود بالفعل إلى الوجود بالقوة (٥) . و ذلك أن حدوث العدم يكون هذا النقل أمراً تابعاً بعينه يلزمهم في الإبجاد ، إذ أنه إذا وجد الشيء فقد بطل عدمه ضرورة ، وإذا كان ذلك كذلك ، فليس الإبجاد شيئاً إلا قلب عدم الشيء إلى الوجود ، إلا أنه لما كانت غاية هذه الحركة الإبجاد ، كان لهم أن يقولوا إن فعله إنما تعلق بالإبجاد ، ولم يقدروا أن يقولوا ذلك في الإعدام ، إذ كانت الغاية في هذه الحركة هي العدم . ولذلك ليس لهم أن يقولوا ان فعله لا يتعلق الغاية في هذه الحركة هي العدم . ولذلك ليس لهم أن يقولوا ان فعله لا يتعلق

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ج٣ ص ٥٥٩ - ١٥٦٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٣ ص ٢٥١٠ - ١٥٦١.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٢٥٦١ .

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق ص ٢٥٦١ .

<sup>(</sup> ه ) تمافت التمافت ص ٣٨ .

بابطال العدم ، وانما يتعلق بالإيجاد ، فلزم عن ذلك بطلان العدم ، لكن يلزمهم ضرورة أن يتعلق فعله بالعدم(١) .

ومرد هذا أن الوجود على مذهب المتكلمين ليس له الاحاله هو فيها معدوم باطلاق ، وحال هو فيها موجود بالفعل . وفي الحالتين لا يتعلق به فعل الفاعل . إذ أن الفاعل إنما يوجد أصلا لا أن يعدم . هذا بالإضافة إلى أننا إذا قلنا بأن الوجود هو بالفعل ، فما عمل الآلة إذن ؟ ﴿ فمن فهم من الفاعل هذا ، فهو ضرورة بجوز إنقلاب عين العدم وجوداً وإنقلاب عين الوجود عدماً ، بأن يتعلق فعل الفاعل بانتقال عين كل واحد من هذين المتقابلين إلى الثاني . وذلك كله مستحيل غايه الاستحالة في سائر المتقابلات ، فضلا عن العدم و الوجود . فهو لاء القوم إنما أدركوا من الفاعل ما يدركه ذو البصر الضعيف في ظل الشيء بدل الشيء حتى يظن ظل الشيء أنه الشيء () .

ولكن الفلاسفة لا ينكرون وقوع عدم الشيء عند إفساد المفسد له ، لكن لا يأن المفسد له تعلق فعله بعدمه بما هو عدم ، وإنما تعلق فعله بنقله من الوجود الذي بالفعل إلى الوجود الذي بالقوة ، فتبعه وقوع العدم وحدوثه وعلى هذه الحهة ينسب العدم إلى الفاعل . فالفاعل لا يتعلق فعله بالعدم أولا وباللهات ، ولكن يتعلق فعله بالعدم بالعرض وثانيا ، وذلك بنقله المفعول من الوجود الذي بالفعل إلى وجود آخر فيلحق عن هذا الفعل العدم ، وذلك كتغير النار إلى الهواء ، فانه يلحق ذلك عدم النار ، وعلى هذا يكون وقوع العدم عند الفلاسفة تابعاً لفعل القاعل في الوجود . فالعدم عندهم يطرأ على الموجود عند ذهاب صورة المعدوم وحدوث الصورة التي هي ضد . فلا يتعلق فعل الفاعل بالعدم المطلق ، ولا بعدم شيء ما ، لأنه ليس يقدر القادر أن يصير الموجود معدوماً أولا وبالذات أي يقلب عين الوجود إلى عين العدم .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٣٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٣٨.

فمن لا يضع مادة يلزمه أن يتعلل فعلق الفاعل بالعدم أولا وباللـات . ولذلك قال الحسكماء إن المبادىء للأمور السكائنة الفاسدة اثنان بالذات وهما المادة والصورة وواحد بالعرض وهوالعدم، لأنه شرط في حدوث الحادث، أعنى أن يتقدمه ، فاذا وجد الحادث ارتفع العدم ، وإذا فسد وقع العدم .

فلا يمتنع عند الفلاسفة أن يعدم العالم بأن ينقل إلى صورة أخرى ، لأن العدم يكون هاهنا تابعاً وبالعرض ، وإنما الذي يمتنع عندهم هو أن ينعدم الشيء إلى لا موجود أصلا ، لأنه لو كان ذلك كذلك ؛ لكان الفاعل يتعلق فعله بالعدم أو لا و بالذات (١) فعنصر الإيجاد موجود في الحالتين ، وليس هذا الإعدام إلا تغير حال .

وبهذا يصح لهم القول بأن الإعدام إنما يكون بذهاب الصور والأعراض والكيفيات أما الشيء في جوهره فثابت أصلا .

وبهذا يمكن تصور العدم تصوراً سليماً ، والربط بينه وبين الوجود ، فليس يكفى القول مع الغزالى والمتكلمين بأن الإيجاد والإعدام بارادة القادر ، فاذا أراد الله أوحد ، وإذا أراد أعدم ، وهذا مع كون سبحانه قادراً على الكمال(٢) ، بل لابد من التساول عن كيفية هذا الإيجاد ، وعلى أى نحو يقع ، وكذلك لا بد من تفسير العدم والمبرر لهذا العدم ، مع ربطه بتصور عملية الإيجاد ، لأن القصد الأول ، والأساسي لم يكن الإعدام بل الإيجاد .

و بهذا يتبين المنزع العقلى الذى سلكه ابن رشد فى تصوره لمشكلة الأبلية إذ أنه يقيمها على نفس الأساس الذى أقام عليه مشكلة الأزلية وهو يتساعل دائماً عن السبب و عن المرجح ، وعن الداعى لفعل شىء من الأشياء درن شىء آخر حتى يمكنه تصور العالم كله تصوراً يستطاع به تفسره ، طالما أن هذا التساول عن السبب والمرجح مطلب من أهم المطالب العقلية ،

<sup>(</sup>١) تهافت التهافت ص ٤٠ - ١٠.

<sup>(</sup>٢) تهافت الفلاسفة ص ١١٧.

#### رابعاً ٠ المنزل العقلي في تصورة لفاعل العالم وصانعه من زاوية القدم:

حاول الغزالى التلبيس على الفلاسفة بالقول بأن العالم عندهم لما كان قديمًا فإنه لايكون فعلا لله ، إذ الفعل عبارة عن الأحداث (١).

أما ابن رشد فإن — كما سبق أن أشر نا — يبين لنا أن لامانع من القول بقدم العالم والقول مع ذلك بوجود الله تعالى .

فالفلاسفة يذهبون إلى أن العالم له فاعل لم يزل فاعلا و لا يزال ، أى لم يزل مخرجاً . فخاصية فعل موجد يزل مخرجاً من العدم إلى الوجود و لا يزال مخرجاً . فخاصية فعل موجد الدالم مساوقة فعله لوجود المفعول بمعنى أنه إذا عدم ذلك الفعل عدم المفعول، وإذا وجد ذلك الفعل وجد المفعول ، أى هما معا . وهذا يفترق عن الفاعل الذي يصدر عنه مفعول يتعلق به فعله في حالة كونه فقط، إذا تم كونه استغى عن الفاعل كوجود البيت عن البناء . ففاعل العالم يعد بناء على هذا التصور الأخير للفاعل إلانه يوجد مفعوله و يحفظه .

أما الفعل الأخير فيوجد مفعوله ويحتاج إلى فاعل آخر يحفظة بعد الإيجاد(٢). و فالفلاسفة لما كانوا يعتقدون أن الحركة فعل الفاعل ، وأن العالم لا يتم وجوده إلا بالحركة ، قالوا إن الفاعل للحركة هو الفاعل للعالم ، وأنه لوكف فعله طرفة عن عن انتحريك لبطل العالم ، (٣).

و يمكن ترتيب ذلك في صورة قياس كالآتي :

العالم فعل أو شيُّ وجوده تابع لفعل

كل فعل لابد له من فاعل موجود بوجور

<sup>(</sup>١) تهافت الفلاسفة ص ١٢٥ – ١٢٧.

<sup>(</sup>٢) تهافت النهافت ص ٤٦.

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ٦٩ .

#### . . العالم له فاعل موجود بوجوده(١)

و فمن لزم عنده أن يكون الفعل الصادر عن فاعل العالم حادثاً ، قال العالم حادث عن فاعل قديم . ومن كان فعل القديم عنده قديماً ، قال العالم حادث عن فاعل لم يزل قديماً ، وفعله قديم ، أى لا أول له ولا آخر ، لا أنه موجود قديم بذاته ي(٢) .

وبرتبط بهذا القول محاولة النوفيق بين مذهب الفلاسفة ومذهب المتكلمين والقول بأن كلا منهما يعمل بالمضرورة إلى وجود إله للكون فالفلاسفة والمتكلمون قد اتفقوا على وجود ثلاثة أصناف من الموجودات اطرفان وواسطة بين الطرف، الطرف الأول هو الأجسام وهى التى يدرك تكوينها بالحس مثل تكون المساء والهواء والأرض والحيوان والنبات وغير ذلك ، وقد اتفق الكل على تسمينها محدثة . أما الطرف المقابل لهذا فهو القديم ، وهو مدرك بالبرهان ، وهو الله الذي هو فاعل الكل وموجده والحافظ له وأما الصنف الذي هو موجود بين الطرفين فهو موجود لم يكن من شئ ولا تقدمه زمان ، ولكنه موجود عن شئ أي عن فاعل وهو العالم بأسره . والكل متفق على وجود هذه الصفات للعالم (٣) . أما نقطة الحلاف فهي في الزمان الماضي . هل هو متناه أو غير متناه فالمتكلمون من أنصار الرأى الأول ، أما أرسطو فيرى أنه غير متناه كالحال في المستقبل (١) ، والأمر في الموجود الآخر أنه قد أخذ شبها من الوجود الكائن الحقيقي ومن الوجود القديم . فن غلب عليه ما فيه من شبه القديم على ما فيه من شبه القديم على ما فيه من شبه الخدث سهاه معدثا ، المحدث سهاه معدثا ، المحدث سهاه معدثا ، المحدث سهاه معدثا . المحدثا . المحدث سهاه معدثا . المحدث سهاه معدثا . المحدث سهاه معدثا . المحدثا . المحدثا . المحدثا . المحدثا . المحدثا . المحدث سهاه معدثا . المحدثا . المحدثا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٩٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٦٩.

<sup>(</sup> ٣ ) فصل المقال ص ١٢.

١٣ - ١٢ - ١٢ .

وهو فى الحقيقة ليس محدثاً حقيقاً ولا قديماً حقيقاً ، إذ أن المحدث الحقيقى فاسد ضرورة ، والقديم الحقيقى ليس له علة ه(١).

بل إن آراء المتكلمين هذه فيا يذهب ابن رشد ، ليست على ظاهر الشرع كما يظنون ولا تتفق معه : « فإن ظاهر الشرع إذا تصفح ظهر من الآيات الواردة في الإنباء عن إيجاد العالم أن صورته محدثة بالحقيقة ، وأن نفس الوجودوالزمان مستمر من الطرفين ، أعنى غير منقطع ه(٢) ومن هذه الآيات القرآنية قوله تعالى : «وهو الذي خلق السموات والأرض في ستة أيام وكان عرشه على الماء » (٢) . وهذا القول يقتضي بظاهره التسليم بوجود قبل هذا الوجود وهو العرش والماء ، وزمان قبل هذا الزمان أعنى المقترن بصورة هذا الوجود الذي هو عدد حركة الفلك ، ومنها قوله تعالى : «ثم استوى إلى السماء وهي دخان »(٤) وهذا يعنى أن السموات خلقت من شي (٥) .

ولا يتمشى قول المتكلمين أيضاً مع ظاهر الشرع ، بل إنهم مؤولون . إذ لا يذهب الشرع إلى أن الله كان موجوداً مع العدم المحض ولا يوجد في هذا المعنى نص أبداً . فكيف يتصور إذن أن الإجماع قد انعقد على تأويل المتكلمين(٦) ،

ومن بيان مذاهب الناس في الأجناس ، يمكن الذهاب إلى اقتراق الفلاسفة عن الدهرية خلافاً لما يراه الغزالي ، وأنهم يسلمون بوجود إله للكون. فهناك ثلاثة مذاهب .

لترجانه George Houraui ، مقدمة ١٣ المحدر السابق ص ١٣ ، وأيضاً : مقدمة للمال ص ٣١ . وأيضاً المقال ص ٣١ .

<sup>(</sup> ٢ ) فصل المقال ص ١٣.

<sup>(</sup>٣) الآية ٧ من سورة هود .

<sup>(</sup> ٤ ) الآية ١١ من سورة فصلت .

<sup>(</sup> ه ) فصل المقال س ١٣.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ص ١٣ – ١٤ .

١ - مذهب المتكلمين القائل بفساد كل جنس من جهة تناهى اشخاصه (١).
 ٢ - مذهب الفلاسفة القائل بدوام أشخاص الأجناس من جهة علقة واحدة بالعدد وإلا لحقها أن تعدم مرات لا نهاية لها في الزمان الذي لا نهاية له (٢) .

٣ ـــ مذهب الدهرية الذي يرى أن وجود أشخاص الأجناس غير
 متناهية ، كاف في كونها أزلية(٣) .

فالحسم عند الفلاسفة سواء كان محدثاً أو قديماً لا يعد مستقلا فى الوجود بنفسه ولو أن الحيال لا يساعد على فهم كيفية الفعل القديم كما هو الحال فى الحسم المحدث(٤) .

والمهم هو ألا تتصور من الحدوث ، الاختراع من لا موجود أى من العدم . إذ أن من يسلم بهذا ، فقد سلم بمعنى من الحدوث لم يشاهده قط ، وهذا بحتاج ضرورة إلى برهان(٥) ،

فالفلاسفة لا يجوزون وجود جسم قديم من ذاته بل من غيره : ولللله، لابد عندهم من موجود قديم بذاته هو الذي صار به الحسم القديم قديمًا (٦) .

وهذا التصور للعلاقة بين الموجود القديم من جهة والله من جهة أخرى مختلف عن تصور كل من الأشاعرة والفلاسفة كالفارابي ابن سينا الذين انتهيا إلى القول بالفيض . فهو يرى أن العالم قديم بمعنى أنه في حدوث دائم ، وأنه ليس لحدوث الدائم أحق وأنه ليس لحدوث الدائم أحق

<sup>(</sup>١) تبافت التبافت ص ٧٣ -- ٧٤ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٧٤.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٧٤ .

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق ص ١٠٢ - ١٠٣ .

<sup>(</sup> ٥ ) المصدر السابق ص ١٠٢ .

<sup>(</sup>٦) للصدر السابق ص ٩٩.

ياسم الإحداث من الذى أفاد الإحداث المنقطع وعلى هذه الحهة فالعالم تحدث الله سبحانه ، واسم الحدوث أولى به من اسم القديم وإنما سمت الحكماء العالم قديماً تحفظاً من المحدث الذى هو من شي وفي زمان وبعد العدم ه(١) ،

وهذا الإحداث المستمر إنما يتصور إذا تصورنا معنى الحركة وفلما كانت الحركة في الأجرام السهاوية مثلا يتقوم بها وجودها ، فإنهم ب أى الفلاسفة ب رأوا أن معطى الحركة هو فاعل الأجرام السهاوية ، بالإضافة إلى أنه معطى الوحدانية التي هي شرط في وجود الشي المركب والتي صار بها العالم واحداً ، وهو معطى وجود الأجزاء التي وقع منها التركيب ؛ لأن التركيب هو علة لها ، وهذه حال المبدأ الأول مع العالم كله (٢) . و وأما قولهم إن الفعل حادث فصمحيح ، لأنه حركة ، وإنما معنى القدم فيه أنه لا أول له ولا آخر ، ولذلك لا يعنون يقولهم إن العالم قديم أنه متقوم بأشياء قديمة لكونها حركة . وعدم فهم الأشاعرة لهذا المعنى ، أدى بهم إلى عسر القول بأن للله قديم وأن العالم قديم . ولذلك كان اسم الحدوث الدائم أولى به من اسم القدم ه (٣) .

ونود أخراً القول بأن ابن رشد قدساير تماماً نزعته العقلية حين أخلا في محث كيفية فعل العالم مع كونه قديماً ، وكيف نتصور وجود إله فعال مع ذلك ، لقد أخلص ابن رشد لنزعته حين حافظ بادئ ذي بدء على المبدأ القائل بأن العلة إذا وجدت وجد معلولها ضرورة . وهذا المبدأ لا يؤدي إلى إنكار القول بإله للكون طالما أن الكون محدث إحداثاً لا أول له وصادر عن إله ضرورة ،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٤٤.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٢ ٤ .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ص ۲۶.

فهو قد ربط كما بينا بين فاعل هذا العالم وبين الحركة اللورية القديمة، كما تصور العالم تصوراً جديداً حين رأى أنه فى حدوث دائم منذ الأزل، والله هو الذى يحفط هذا الحدوث الدائم غير المنقطع، إذ أن هذا الانقطاع فى الوجود من وهم الحيال، وليس صادراً عن تصور الحقيقة كحقيقة. وإذا كان هذا هكذا، فقد ربط ابن رشد ربطاً ضرورياً بين العالم وفاعله. فالقول بالقدم لا يودى إلى إنكار الفاعل للعالم وسيتضح هذا بصفة خاصة حين عرض أدلته على وجود الله .

### الفصل الثانى : موقف ابن رشد من مشكلة الفيض ويتضمن هذا الفصل العناصر والموضوعات الآتية :

- الرجوع إلى فكرة القوة والفعل ،
- محاولة تفسير وجود الكثرة عن الوحدة ،
  - طريقان لهذا التفسير ن
- موقف الفارابي و ابن سينا يمثل طريقاً أول به
  - رفض ابن رشد لهذا الطريق د
- الرجوع إلى الأفكار الأرسطية وإتخاذ طريقان مختلف إختلافاً جلرياً
   عن الطريق الأول ع

و فكما أن سائر الرئاسات التي في المدينة إنما ارتبطت بالرئيس الأول من جهة أن الرئيس الأول هو الموقف لواحدة واحدة من تلك الرئاسات على الغايات التي من أجلها كانت تلك الرئاسات وعلى ترتيب الأفعال الموجبة لتلك الغايات ، كذلك الأمر في الرئاسة الأولى التي في العالم مع سائر الرئاسات و ع

[ ابن وشد : تهافت النهافت ص ٦١

# الفصلاالثابيج

# موقف إبن رشد من مشكلة الفيض

قد لا نجد فى تاريخ الفلسفة العربية فبلسوفا نقد القول بالفيض ، أكثر من نقد الفليسوف الأندلسى أبن رشد . والواقع أن ابن رشد كان حريصاً على نقد بل دحض آراء الفلاسفة الذين قالوا بالفيض كالفارابي وابن سينا وكان هدفه من ذلك أساساً الرجوع إلى مذهب أرسطو ، بالإضافة إلى أنه لابجد مرراً عقلياً واحداً يودى إلى القول بالفيض .

ومن هنا فلا بد - فيما يذهب ابن رشد - أن نقول برأى آخر يفسر لنا كيفية صدور الكثرة عن الواحد ، وبحيث لا نقع فيما وقع فيه الفار ابى و ابن سينا في المشرق العربي .

لقد ذهب لمبن رشد ، فى معرض رده على الغزالى ، إلى أن الفلاسفة القدماء قد فرقوا بين الموجود المفارق والموجود الهبولانى المحسوس، وجعلوا المبادىء التى يرتقى إليها المحسوس، غير المبادىء التى يرتقى إليها الموجود المعقول . أى رأوا أن الموجودات المحسوسة هى المادة والصورة ، وجعلوا بعضها فاعلات لبعض للى أن ترتقى ، إلى الجرم السماوى ، وكذلك جعلوا المحواهر المعقولة ترتقى إلى مبدأ أرل يكون على جهة تشبية الصورة وتشبيه المغاية وتشبية الفاعل (١).

أما ما جرت به عادة أهل زماننا من قولم إن المحرك الكذا صدر عنه عرك الكذا أو فاض عنه أو لزم أو ما أشبه هذه الألفاظ ، فشيء لايصح مفهومه على هذه المبادىء المفارقة (٢).

<sup>(</sup> ۱ ) تبانت لآبانت من ۲ ؛ .

<sup>(</sup> ٢ ) كلسير ما بعد الطبيعة جزء ٢ من ١٦٥٧ .

راينها : Brehier : La Philosophie du moyen agop 200 : واينها

ومعنى هذا أن الفاعل - فيما يذهب ابن رشد - لايصدر عنه شيء إلا إخر البح من بالقوة الى الفعل د وليس فى هذه المبادىء المفارقة قوة ، ويالتالى ليس هناك فعل ، وانما ثم عقل ومعقول ومستكمل ومستكمل به على الحال التي تستكمل الصنائع بعضها بعض ، وذلك بأن تأخذ بعض مبادئها من بعض ، وترجع فيما تتعاطاه من ذلك الى أن تأخذ جميع مبادئها من الصناعة الكلية المحيطة بها (١).

وهذا يتضع اذا اعرفنا مثلا أن العلم الأخص بالأول سبحانه هو ما احتوت عليه الفلسفة الأولى ، والعلم الأخص بما دونه فى المبادىء شبيه بالعلوم الحراثية التى تحت الفلسفة الأولى (٢).

وإذا كان القدماء قد ذهبوا إلى أن الواحد لا يصدر عنه الا واحد ، فإن مرد ذلك أنهم رأوا أن المبدأ واحد للجميع ، والواحد بجب أن لا يصدر عنه الا واحد (٣) .--

هذا بالإضافة إلى أنهم كانوا يحاولون تفسير الكثرة بعد اقتناعهم بأنه من الباطل القول بأن المبادىء الأولى اثنان : أحدهما للخير والثانى للشر . بل أنهم عندما رأوا أن الموجودات كلها توم غاية واحدة وهى التى تتمثل في النظام الموجود في الكون، ذهبوا إلى أن العالم يجب أن يكون بهذه الصفة ، أي أن موجده فاعل واحد (٤) :

واذا كان من الضرورى كون المبدأ الأول واحداً، فيكف يمكن تِفسير وَجُودُ الْكُثْرَةُ ؟ أَجَابُ الفلاسفة عن ذلك اجابات عديدة،

<sup>(</sup>١) تفسير ما بعد الطبيعة جـ٣ ص ١٦٥٢ .

<sup>(</sup>٢) تفسير ما بعد الطبيعة ج٣ ص ١٦٥٢.

<sup>(</sup> ٢ ) تهافت ألبهافت ص ٤٧ .

٤٧ ما المصدر السابق ص ٧٤ .

فمنهم من رأى أن الكثرة مصدرها الهيولى وهو انكساغوزاس. ومنهم من اتجه إلى القول بأن الكثرة إنما جاءت من قبل كثرة الآلات ، ومنهم من اعتقد أن الكثرة إنما جاءت من قبل المتوسطات (١).

يقول ابن رشد: » والذي يجرى عندى على أصولهم ، أن الكثرة سببها مجموع الثلاة أسباب أى المتوسطات والاستعدادت والآلات. وهذه كلها تستند إلى الواحد وترجع إليه . إذ كان وجود كل واحد منها بوحدة محضة هو سبب الكثرة . وذلك أنه يشبه أن يكون السبب في كثرة العقول المفارقة ، اختلاف طبائعها المقابلة في تعقل من المبدأ الأولى ، وفيا تستفيد منه من الوحدانية التي هي فعل واحد في نفسه ، كثير لكثرة القوابلله كالحال في الرئيس الذي تحث يده رئاسات كثيرة ، والصناعة التي تحتما صنائع كثيرة ، والصناعة التي تحتما

هذا من جهة ، ومن جهة أحرى فإن الاختلاف يقع من قبل الأسباب الأربعة فاختلاف الأفلاك مثلا انما يكون من قبل اختلاف تحركها . واختلاف صورها ومو ادها ان كان لها مواد ، وأفعالها المخصوصة فى العالم ، و اختلاف الأجسام البسيطة التى تقع دون فلك القمر مرده اختلاف المادة مع اختلافها تى القرب والبعد من المحركين لها وهى الأجرام السهاوية (٢) .

فالمشهور اليوم هوأن الواحد الأول صدر عنه صدور أول جميع الموجودات المتغايرة(٤) .

<sup>· (</sup> ١٠) المعدر السابق ص ٤٧ – ٩٨ .

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٦٨ . و لهذا لا تعد العقول صادرة على التتابع و احداً بعد الآخر كا ذهب إلى ذلك ابن سينا ، بل هي منخلق الله أصلا . ويأتر تعددها من أنها لا تتساوى فى الكال و الصفاء

M. de Wulf: History of Mediaeval philosophy Vol. 1,301-302.

<sup>(</sup> ٣ ) تمافت التمافت ص ٦٨ .

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق ص ٤٧ .

كما يبجب القول بأن الفاعل الواحد الذي وجد في الشاهد ، اذا كان يصدر عنه فعل واحد، فان هذا لا يقال على الفاعل الأول الامن جهة اشتراك الإسم . إذ أن الفاعل الواحد الذي في الغائب فاعل مطاق ، أما الذي في الشاهد ففاعل مقيد . وهذا الفاعل المطلق لا يصدر عنه إلا مفعول مطاق لا يختص عفعول دون مفعول ،

وإذا تعمقنا هذا المعنى ، أدى بنا إلى القول بأن الأشياء التى لا يصح وجودها إلا بارتباط بعضها مع بعض ، مثل ارتباط المادة مع الصورة ، وارتباط أجزاء العالم البسيط بعضها مع بعض ، يعد وجودها تابعاً لارتباطها عوإذا كان كذلك فمعطى الرباط هو معطى الوجود: فإذا كان كل مرتبط إنما يرتبط من قبل أن فيه معنى واحداً ، والواحد الذى يرتبط إنما يلزم عن واحد هو معه قائم بذاته ، فن الواجب أن يكون ها هنا واحد مفرد قائم بذاته ، ويعطى هذا الواحد معنى واحداً هو معه قائم بذاته : وهذه الوحدة تنزع على الموجودات بحسب طبائعها ، ويحصل عن تلك الوحدة المعطاة في هوجود موجود ، وجود ذلك الموجود ، وترقى كلها إلى الوحدة الأولى كما تحصل الحرارة التى في موجود موجود من الأشياء الحارة عن الحار الذى هو النار وترقى إليها . وسهذا يصبح الجمع بين الوجود المحسوس والوجود المعقول ، كما يصبح القول بأن العالم واحد صدر عن واحد ، وأن الواحد سبب الوحدة من جهة وسبب الكثرة من جهة (۱) .

وإذا كان القدماء قد أنكروا ترتيب فيضان المبادىء المفارقة عن المبدأ الأول ، على النحو الذى وجد عند كل من الفاراني وابن سينا ، فإنهم أقروا بنحو آخر من تفسير الكثرة وارتباطها بالمبدأ الأول ، إذ أنهم اعتقلوا أن جميع المبادىء المفارقة وغير المفارقة فائضة عن المبدأ الأول ، وبفيضان أن جميع المبادىء المفارقة وغير المفارقة فائضة عن المبدأ الأول ، وبفيضان أن جميع المبادىء المعالم بأسره واحداً ، وبها ارتبطت جميع أجزائه ،

<sup>(</sup>١) للمدر كسايق من 44 و

حيى صار الكل يوم فعلا واحداً ، كالحال في بدن الحيوان الواحد المختلف القوى والأعضاء والأفعال : فإنه إنما صار عند العلماء واحداً موجوداً بقوة واحدة فيه فاضت عن الأول . إذ أن السماء عندهم بأسرها بمنزلة حيوان واحد والحركة اليومية التي لجميعها هي كالحركة الكلية الحيوان ، والحركات التي لأجزاء السماء هي كالحركات الحزئية التي لأعضاء الحيوان ).

م كما قام البرهان عندهم على أن فى الحيوان قوة واحدة بها صار واحداً ، وبها صارت جميع القوى التى فيه توم فعلا واحداً وهو سلامة الحيوان . وهذه القوى مرتبطة بالقوة الفائضة عن المبدأ الأول ، ولولا ذلك لافترقت أجزاؤه ولم تبق طرفة عين(٢) .

فإذا كان من الضرورى أن يكون للحيوان الواحد قوة روحانية واحدة مارية في جميع أجزائه بها صارت الكثرة الموجودة فيه من القوة والأجسام واحدة ، حتى قبل في الأجسام الموجودة فيه إنها جسم واحد ، وقبل في القوى الموجودة فيه إنها جسم واحد ، وقبل في القوى الموجودة فيه إنها قوة واحدة ، وكانت نسبة أجزاء الموجودات من العالم كله نسبة أجزاء الحيوان الواحد من الحيوان الواحد ، فباضطرار يكون حالها في أجزائه الحيوانية وفي قواها المحركة النفسانية والعقلية هذه الحال . أي أن فيها قوة واحدة روحانية بها ارتبطت جميع القوى الروحانية والحسمية وهي سارية في الكل سرياناً واحداً ، ولو لا ذلك لما كان ها هنا نظام و لا ترتيب (٣).

فلا يلزم عن سريان القوة الواحدة في أشياء كثيرة أن يكون في تلك

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٦٠ وإذا كان ابن رشد قد رأى أن الساء تشبه أن تكون-حيواناً واحداً ، فانه لا يلعب إلى حد التسليم بالفكرة الأفلوطينية . إذ أن السموات نفوساً لا تشبه ففوس الحيوان فى ثىء لأنها منفصلة عنها . وسيتبين فى و تفسير الظواهر الفلكية » كيف نفى ابن رشد عن نفوس الأفلاك قوة التخيل خلافاً لابن سينا - ونسب إليها كلا من الإدراك. العقلي و الإرادة . كما سيقرر أن إدراكها لا يشبه إدراكنا إلا من جهة اشتراك الإمم فقط:

<sup>(</sup> ٢ ) تهافت التهافت ص ٦٠ .

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ٢٠ - ٦١ .

القوة كثرة وليسمن الممتنع تصور الكثرة تصوراً واحداً .وقد نجدالأجرام السماوية كلها في حركتها اليومية تتصور هي و فلك الكواكب الثابتة تصوراً واحداً بعينه . فأنها تتحرك بأجمعها في هذه الحركة عن محرك واحد ، وهو محرك فلك الكواكب الثابتة ، ونجد لها أيضاً حركات تخصها مختلفة . فوجب أن تكون حركاتهم عن محركين مختلفين من جهة متحدين من جهة ، وهو من جهة ارتباط حركاتهم محركة الفلك الأول(١) .

فليس هنالك صدور ولا لزوم ولا فعل ، حتى نقول إن الفعل الواحد يلزم أن يكون عن فاعل واحد . بل هنالك علة ومعلول على جهة ما نقول إن المعقول علة العاقل . وإذا كان ذلك كذلك ، فلا يمتنع فيا هو بذاته عقل ومعقول أن يكون علة لموجودات شتى من جهة ما يعقل منه أنحاء شي ، وذلك إذا كانت تلك العقول تتصور منه على أنحاء مختلفة من التصور (٢).

مثال ذلك أن ما يتصور من المحرك الأول ، محرك جرم السهاء ، هوالعلة في نفس السماء وهو غير مايتصور من محرك فلك زحل مثلا . وكذلك الأمر في نفس السماء وهو غير مايتصور من محرك فلك زحل مثلا . وكذلك الأمر وتصور العلة الأولى . وبهذا صارت كلها توم شيئاً واحداً هو النظام الموجود للكل (٣) . وهذا ما يجب قوله بالنسبة لكثرة الحركات التي توجد لكوكب كوكب ، إذ يجب أن تكون كلها مرتبطة بحركة الكواكب وكل محرك إنه فالم المورك الأول الحاص لذلك الكوكب (١) ، فكل جماعة ترجع إلى محرك أول ، وتوم بحركاتها كلها الحركة التي يحركها المحرك الأول ، وتوم بحركاتها كلها الحركة التي يحركها المحرك الأول (٥) .

<sup>(</sup>١) ألمصار السابق ص ٦١ .

<sup>(</sup> ٢ ) قاسير ما بعد الطبيعة ج م س ١٦٤٨ .

<sup>(</sup>٣) المصدر البيابق نوع من ١,٦٤٩.

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق ج ٣ ص ١٦٤٩ .

<sup>(</sup> ٥ ) المعدر المابق جـ ٣ ص ١٦٥٣ .

وإذا كانت الأجرام السماوية توثر في موجودات العام الأرضى ، فان حالها حال ذوى السياسات الفاضلة الذين يتعاونون على سياسة مدينة فاضلة بأن يقتدوا في أفعالهم بما يفعله الرئيس الأول ، أى أنهم يجعلون أفعالهم تابعة وخادمة لفعل الرئيس الأول في المدن لابد له من فعل خاص به وهو أشرف الأفعال وإلاكان عاطلا باطلا ، وهذا الفعل هو الذي يوئمه بأفعاله كل من دون الرئيس الأول ، فانه يترتب على ذلك القول بأنه لابد في هذه الرئاسات التي دون الرئاسة الأولى من رئاسة أولى . وكذلك لابد في أفعال الرؤساء من فعل واحد . وكذلك يعرض الأمر في الصنائع التي تتعاون نحو مصنوع واحد وهي التي بعضها مرتبة على بعض وترتقى كلها إلى صناعة واحدة (٢) . وهذا مانجده بالنسبة للعالم .

هذا الترابط بين الوحدة والكثرة يظهر أيضاً إذا ربطنا بين وجود الشيء والغاية منه . فالذي يعطى الغاية في الموجودات المفارقة للمادة هو الذي يعطى الوجود ، لأن الصورة والغاية واحدة في هذا النوع من الموجودات ، و ولذلك يظهر أن المبدأ الأول هو مبدأ جميع هذه المباديء ، فانه فاعل وصورة وغاية . وصارت جميع الموجودات تطلب غابتها بالحركة نحوه ، وهي الحركة التي تطلب بها غاياتها التي من أجلها لحيقت (٣) وذلك بين وهي الحركة الموجودات المادية عن طريق طبعها وبالنسبة للإنسان عن طريق الإرادة (٤) .

هذا يراه ابن رشد حلا للإشكال الذي نشأ عن قول فلاسفة الفيض إن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد ، ثم وضعهم في ذلك الواحد الصادر كثرة ،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ج٣ ص ١٦٥٠ - ١٦٥١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر المابق ج٣ ص ١٦٥١ .

<sup>(</sup> ٣ ) تهافت الهافت ص ٦١ .

<sup>(</sup> ٤ ) تبافت النبافت ص ٦٠ .

وراجع أيضاً الفصل الذي كتبناء عن مشكلة الغيض عبد الفاراني ونقدنا لمرأيه في كتابنا « تمورة العقل في الفطسفة العربية » ص ٧ . ١ وما بعدها .

إذ أن هذا يودى إلى إلزامهم بأن تكون تلك الكثرة عن غير علة . بالإضافة إلى أننا لا نعدم التساول فنقول : لم اختصت العلة الثانية بأن يوجد فيها كثرة دون العلة الأولى ؟ . ولو فهموا كيف يكون الواحد علة على ملهب أرسطو ، ومذهب من تبعه من المشائين ، لما قالوا بالفيض أو الصدور .

وبهذا تكون القضية القائلة بأن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد قضبة صادقة ، وأن الواحد يصدر عنه كثرة تضية صادقة أيضاً (١) . فكل مركب إنما يكون واحداً من قبل وحدة موجودة فيه . وتلك الوحدة إنما توجد فيه من قبل شي هو واحد بذاته . وإذا كان ذلك كذلك ، فالواحد بما هو واحد متقدم على كل مركب . وهذا الفاعل إن كان أزليا ، ففعله الذي هو إفادة جميع الموجودات الوحدات التي بها صارت موجودة واحدة ، هو فعل دائم أزلى لافي وقت دون وقت . وعلى هذا الأساس ينبغي أن يفهم الأمر في الأول تعالى مع جميع الموجودات (٢) .

و هكذا استطاع ابن رشد تفسير العلاقة بين الواحد والكثير دون اللجوء إلى القول بالفيض على النحو للذى يوجد عند أسلافه (٣) و طذا يكون من الحطأ فيا يبدو لنا تأويل بعض آراء ابن رشد فى هذا المجال على أنها تنجه نحو المذهب الأفلوطيني . فنقده لأسلافه واتجاهه اتجاها أرسطياً ، و تكيده الترابط الضرورى بين أجزاء الوجود سماوياً كان أو أرضياً والوصول من هذا كله إلى أن معطى الرباط هو معطى الوجود ، كل هذا يعد دليلا على بعده عن الاتجاه الأفلوطيني بعداً تاماً (٤) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٦ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٨٣.

M. Allard: Le rationalisme de Averroes p. 51-52. (7)

في مادته ( ٤ ) و من الذين ذهبوا إلى تأكيد الاتجاء الأفلوطيني : R.R. Walzer في مادته عن ابن رشد بدائرة المعارف البريطانية – مجلد ٢ ، ص ٧٩٨.

وكَذَلِكُ الدَّكَتُورِ محمد توفيق بيصار. في كتابه : في فلسفة ابن رشد – الوجود والحلود ص ٧١ – ٧٤ ، وأيضاً أحمد أمين في كتابه : ظهر الإسلام جـ ٣ ص ٢٥١ ، ... وغيرهم،

# الفصل الثالث: تفسير الظواهر الفلكية

ويتضمن هـذا الفصل العناصر والموضوعات الآتية :

- . اهمام ابن رشد بالبحث في هذا الحال .
- ربط ابن رشد بين دراسته لهذا المحال وجوانب مذهبه الأخرى .
  - صفات الأجرام الساوية
    - تأثر ابن رشد بأرسطو ،

و من نظر إلى مصنوع من المصنوعات لم تبن له حكمته إذا لم تبن له المحكمة المقصودة بذلك المصنوع والغاية المقصودة منه . وإذا لم يقف أصلاً على حكمته أمكن أن يظن أنه بمكن أن يوجد ذلك المصنوع وهو بأى شكل اتفق وبأى كمية اتفقت وبأى وضع اتفق لأجزائه وبأى تركيب اتفق . هذا بعينه هو الذى اتفق للمتكلمين مع الحرم السياوى . وهذه كلها ظنون في بادئ الرأى . وكما أن من يظن هذه الظنون في المصنوعات هو جاهل بالمصنوعات وبالصانع وإنما عنده فيها ظنون غير صادقة ، كذلك الأمر في المصنوعات . فتبين هذا الأصل ولا تعجل وتحكم على مخلوقات الله تعالى مسبحانه ببادئ الرأى .

[ ابن رشد : تهافت النهافت ص ١٦ - ١٧ ]

## الفصلالثالث

#### تفسير الظواهر الفلكية

أولا: تمهيد:

كان لابد لابن وشد أن يقدم تفسيراً للظواهر الفلكية ، نظراً للإرتباط الضرورى بين عالم ما فوق فلك القمر (العالم العلوى) وعالم تحت فلك القمر (العالم السفلى) والتأثير الذى (تحدثه ظواهر العالم العلوى فى عالمنا هذا .

وإذا كان ابن رشد قد اهتم بتفسير الظواهر الفلكية اهتماماً كبيراً ، فإن هذا الاهتمام لم يكن مقصوراً على الناحية الفلكية في حد ذاتها ، بل إنه كان مهتماً يالمزج بين الجوانب الفلكية والجوانب الفلسفية. وقد ظهر هذا الاهتمام سواء في كتبه الخاصة ومقالاته أو في شروحه وتلاخيصه على أرسطو(١) ,

ونود أن نشير إلى أن المسلمين تمد اهتموا بعلم الفلك ونظروا إليه أحيانا من زاوية دينية . أى أن من الأسباب الى دفعهم للإهمام بهذا المحال ، ما ورد في القرآن من الآيات الى تكشف عن المنفعة الحليلة لكل الناس والى قصد الله إليها من خلقه الأجرام السماوية وحركاتها المختلفة . وكذلك ما تلحو إليا الآيات من التأمل والتفكير فيا في ذلك من النعمة الروحانية و الحكمة الإلهية (٢)

<sup>(</sup>۱) وإذا رجمنا إلى القوائم العديدة التي يذكرها المؤرخون عن أعمال ابن رشد، وجدنا له مختصر المجسطى . وقد ذكر Renan أن هذا المرجع قد أشير إليه فى قائمة الأسكوريال (Averroes et l'averroisme p. 74). كما يذكر أن لهمقالة فى حركة الجرم السهاوى ( Ibid p. 79 ) . وقد أوردها ابن أبي أصيبعة (طبقات الأطباء ص ١٢٤) . هذا بالإضافة إلى مقالاته العديدة فى هذا الحجال . ويبدو أن تلخيصه للمجسطى يعد أهم أعماله فى هذا الحجال وقد أشار ابن خلدون إلى أن الأئمة من حكماء الإسلام كابن سينا وابن رشد قد اختصر واكتاب المجسطى (مقدمة ابن خلدون - تحقيقي الدكتور على عبد الواحد وافي ج ٣ ص ١١٠١) .

<sup>(</sup>٢) علم الفلك ويماريخه عند العرب ص ٢٣٢ – ٣٣٣ لكارلو الفونسو نلينو .

بالإضافة إلى هداية الإجرام للمسافرين فى الصحراء ومعرفة اوقات الصلاة وبدء شهر الصيام وغير ذلك من النواحى العملية(١) .

هذا بالإضافة إلى أن من أهم الصفات التى يصف بها المسلمون خالقهم هو أنه و رب العالمين ، وفي هذا إشارة إلى تعدد ما في الوجود من عوالم لا حصر لها ولا عد سواء ما كان منها مادياً أو غير مادى . يقول الله تعالى : و و من آياته خلق السموات والأرض وما بث فيهما من دابة وهو على جمعهم إذا يشاء قدير ، (٢) .

بل إن البحوث عن سبب الحركات السياوية وطبيعتها عند العرب خارجة عن موضوع علم الهيئة و داخلة فى الحكمة الإلهية والطبيعية (٣). يقول ابن رشد: وإن المنجم فى الأغلب يشرح الكيفية ، أما الطبيعي فيشرح العلة – وما يعطيه المنجم فى الأغلب إنما هو مظهر للحس من ترتبب الكواكب وكيفية حركاتها وعددها ووضعها إلى بعض ، أما الطبيعي فيشتغل بتعليل ذلك . . . . فلا يبعد أن المنجم فى الأغلب يأتى بعلة غير العلة الطبيعية فيتبين أن كيفية التعليل التي يبحث عنها الطبيعي ليست كيفية التعليل التي يبحث عنها الطبيعي ليست كيفية التعليل التي يبحث عنها الطبيعي يعتبر العلل الكائنة مع المادة . ففي العلمين يبحث لماذا السماء كروية ؟ والطبيعي يعتبر العلل الكائنة مع المادة . ففي العلمين يبحث فيقول لأن الحطوط فيقول الكرز إلى محيط الدائرة هي متساوية (٤) .

<sup>1 -</sup> Carra de Vaux: Astronomy and Mathem atics, in legacy of Islam P 379.

وأيضاً : تراث العرب العلمي في الرياضات و الفلك لقدري حافظ طوقان ص ٨٧ .

<sup>(</sup> ۲ ) الآية ۲۹ من سورة الشورى .

<sup>(</sup> ٣ ) عِلْمُ الفَلْكُ و تَارَيْخُهُ عِنْدُ الْعَرِبُ صَ ٣٥ .

<sup>( ؛ )</sup> الشرح المطول لكتاب السهاء و العالم . وقد نقلت هذه العبارة عن نلينو ، ص ٣٤ – ٣٥ لظراً لعدم وجود الشرح الأكبر بين أيدينا .·

ثانیا ــ مذهب ابن رشد:

ود أولا الإشارة بإيجاز إلى صفات الأجرام الساوية حتى يتبين لنا مدى افتراقها عن العناصر الأرضية من جهة ، ومدى صلتها بها من جهة اخرى .

فهذه الأجرام غير متكونة ولا فاسدة ، ولاتقبل الناء ولا النقصان ، ولا الاستحالة ، وهي مرتفعة عن أنواع التغيرات الى تلحق الكائنات الفاسدات من جهة ما هي كائنة فاسدة(١)

والحرم البسيط ليس له ضد . إذ لو كان له لكانت هنااك بالضرورة حركة مضادة لحركته . والتضاد إنما يوجد للأجسام من جهة ما هي متحركة حركة إستقامة ، إذا كان المتضادان في الآين هما اللذان البعد بينهما غاية البعد ، حتى لا يوجد بعد أبعد منه . وهذا يوجد للخط المستقيم من جهة ما هو مستقيم ، ولا يمكن أن يوجد أبعد بعد للخط المستدير ، وذلك لأنه يمكن خروج خطوط منحنية لا نهاية لها من كل نقطتين تفرضان متضادتين ولا يوجد فهما بعد أبعد (٢) .

فأى جرم إذن هو المضاد لهذا الحرم المستدير ؟ أهو جرم المتحرك حركه استقامة ، أم الأجرام المستديرة تضاد بعضها بعضاً ؟ . أما الأجسام المتحركة حركة إستقامة فليست مضادة له ، إذكان التضاد لهذه يلزمه ضرورة أن تتضاد حركاتها . والحركات المتضادة إنما توجد من قبل المكان المتضاد الذي هو الفوق والأسفل ، وليس بين مكان الكرة والفوق والأسفل تضاد ، بل الكرة هي الفاعلة للفوق والأسفل ،

<sup>(</sup>١) تلخيص السهاء والعالم ص ٩ ، تاريخ العلم لجورج سارتون ج ٣ ص ٢١٥ ٤ من الترجمة العربية ،

D. Ross: Aristotle p. 98.

B. Russell: History of Western philosophy p. 216

Aristotle: De Caelo B. a Chapter 3.

<sup>(</sup> ٢ ) تلخيص السهاء و العالم ص ٩ و أيضاً :

L. Gauthier: Averroes p, 114-116

أما الحركة المستديرة فإنها لا تضاد الحركة المستديرة ، إذ لوكان ذلك كذلك لكانت الطبيعة قد فعلت باطلا ، لأن الشيء لا يفسد نفسه(١) ،

وإذا كان ابن رشد — متابعاً فى ذلك أرسطو إلى حد كبير — قد وصف الأجرام السهاوية بأنها لا تخضع للكون والفساد وبأنها ليس لها ضد، فإنه يصف الحرم أيضاً بأنه متنفس ، إذ أنه متحرك من تلقائه حركة دائمة ، لأن الحركة فعل النفس . ولا يمكن أن يكون الأفضل من المتنفس غير متنفس . فأما أنه أفضل من المتنفس عليه تقدماً طبيعياً . هذا بالإضافة إلى أنه أزلى ، والأزلى أفضل من غير الأزلى ، بل يظهر أنه متصور للا ها هنا ، وإلا ما اعتنى بالأشياء فى عالمنا هذا هذه العناية ، ولذلك عظمه القدماء ورأوا أنه من الآلهة (٢) ،

ويمتنع على هذا الجرم أيضاً السرعة حيناً والبطء حيناً . إذ الاختلاف الموجود في الحركات إما أن يكون بحسب تغير لحق المحرك أو المتحرك أو كليهما، وذلك ظاهر بالتأمل وقد تبين أن هذا الجرم أزلى بجميع أجزائه ،

وإذا كان أزلياً ، فأى حركة وجدت فى جزء من أجزائه فمحركها ضرورة أزلى . وإذا كان ذلك كذلك ، وكان المحرك والمتحرك أزلياً لم يجز عليهما التغير ، لم بجز عليهما أو على أحدهما التغير ، لم بجز على هذه الحركة السرعة والإبطاء ،

ولا يمكن أن تكون الأجسام السهاوية أعظم أو أصغر بمــا هي عليه إذ كانت أزلية ، كذلك لا يمكن في قوة جسم جسم منها أن تكون أشد مما هي عليه وأقوى لم يمكن في الكواكب عليه، وإذا لم يمكن فيها أن تكون أشد مما هي عليه وأقوى لم يمكن في الكواكب أن تكون أكبر لما أمكن أن تكون أكبر لما أمكن

<sup>(</sup>١) تلخيص السهاء والعالم ص ١٠ – ١١ .

<sup>(</sup> ٢ ) تلخيص ما بعد الطبيعة لابن رشد ص ١٢٧ ، وأيضاً : تلخيص السهاء و العالم لابن رشد ص ٤١ .

لهذه القوة أن تحركها هذه الحركة بهذه السرعة ، إلا أن تكون القوة أعظم لكون الجسم أعظم(١).

وهذا الجرم يعد واحداً من جهة ما يتحرك هذه الجركة الواحدة . وسائر الحركات التى فيه إنما هي حركات جزئية بالإضافة إلى هذه الحركة ، والحال فيه من جهة ما هو نفس كالحال في الحيوان ، فإن اله حركة كلية ، وهي نقلته في المكان ، وحركات جزئية وهي تحريكه بعض أعضائه والحيوان قد صار واحداً بالقوة الواحدة التي توجد فيه مشتركة لجميع جسده وصار له عضو واحد رئيسي ، وموضوع لهذه القوة فأعضاؤه كثيرة من أجل أن له إقوى جزئية كثيرة ولكن صار جسده واحداً بالرباط والاتصال والحسم السياو واحد من جهة القوة الواحدة المشتركة له ، وكثير منجهة القوى الأخرى و بهذه القوة المشتركة ، أمكن أن يتحرك كله معاً كأنه عظم واحد متصل وإن كانت أجزاؤه منفصلة » . فهو واحد بالقوة الواحدة التي فيه وإن لم يكن واحداً بالرباط والاتصال لبساطة أجزائه وتشابها ولأنه فيه وإن لم يكن واحداً بالرباط والاتصال لبساطة أجزائه وتشابها ولأنه فيه وإن لم يكن واحداً بالرباط والاتصال لبساطة أجزائه وتشابها ولأنه

وإذا كان قلد ظهر أن الأزلى غير فاسد وغير كائن ، وأنه ليس فيه قوة على الفساد ، وإذا كان العالم بهذه الصفة ، فإن الجرم السهاوى ليس فيه قوة أصلا على الفساد ، لا في جزئه ولا في كله . وبهذا تباين مادته مادة الأجسام المتحركة استقامة ، أى الماء والنار والهواء والأرض . فحركته حركة دائرية دائمة غير متغيرة ، وقوامه العنصر الحامس وهو الأثر (٣) .

<sup>(</sup>١) تلخيص السهاء و ال الم ص ٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٩٥ – ٦٠ – ٦١ وأيضاً :

E. Renan, Averroes et l'averroisme p. 106.

<sup>(</sup> ٣ ) تلخيص السهاء و العالم لابن رشد ص ٣٧ – ٣٨ ،

Aristotle : De Caelo B. 1, ch. 3.

تاريخ العالم لجورج سارتون ج ٣ ص ٢١٥ ،من الترجمة العربية و أيضاً :

Russell: History of Western philosophy p. 216.

وهذه الأجرام لايلحقها الكلال والتعب وبالتالى النوم. فإن هذا يعرض المحيوان ولا يعرض للأجرام السهاوية . و فإن تلك لما لم يلحقها الكلال ، ولم تكن مغتلية لم تكن محتاجة إلى النوم(١) . إذ كمال الحي بما هو حي . هو الحركة ، وإذا كان يلحق السكون الحيوان الكائن الفاسد ، فإن ذلك بكون بالعرض ، أى من قبل الهيولى ضرورة . إذ التعب والكلال يدخل على هذا الحيوان من جهة أنه هيولانى ، وأما الحيوان الذي لا يلحقه كلال ولا تعب ، فواجب أن تكون حياته كلها وكماله فى الحركة(٢) .

فهلما الحرم العالى الشريف لاتسكن حركته ألبتة ، لأن موضع هذا الحرم المستدير واحد ، أعنى موضع ابتداء حركته هو موضع آخر حركته ، ولللك أصبح دائم الحركة ولا يسكن إطلاقاً (٣) .

الأجرام السياوية تتصف إذن بمجموعة من الصفات ، يذكرها إبن رشد متأثراً في ذلك حكما سبق أن أشرنا ــ بأرسطو ، وببعض فلاسفة المشرق الذين بحثوا في هذا الجانب وخاصة الفارابي وابن سينا .

بقى أمامنا التساول عن حركة الجرم السهاوى ، وهل هي صادرة من. حجهة الحس أو التخيل ، أم من جهة التصور اللني يكون بالعقل.

من الممتنع أن يكون للجرم السهاوى حواس ، إذ وضعت الحواس. في الحيوان من أجل السلامة . وما يقال عن الحواس يقال عن التخيل . هذا بالإضافة إلى أنه لا يمكن أن يكون تخيل دون حس ولو كانت حركة هذا الحرم عن الحواس أو عن التخيل لم تكن حركته واحدة متصلة(٤) . وإذا

<sup>(</sup>۱) تلخيص كتاب الحاس و المحسد س لابن رشد ص ۲۲۱ – تحقيق الدكتوز عبد الرحمن يلوى .

<sup>(</sup> ٢ ) تمافت التمافت ص ١١٦.

Aristotle : De Caelo, Bl, Cha. 9. (7)

<sup>( ؛ )</sup> تلخيص ما بعد الطبيعة ص ١٧٨ .

كان فلك كذلك لم يبق إلا أن تكون حركته عن الشوق الذي يكون عن التصور بالعقل(١). فهذه الأجرام أزلبة وليس لها القوى المتخيلة على ما يزهم ابن سينا. فإن القوى المتخيلة لا عكن أن تكون دون الحواس. والمقصود بالقوى المتخيلة ما يتحرك بها الحيوان عن المحسوسات بعد غيبها، وذلك أيضاً في الأكثر لمكان السلامة. وأيضاً لو كان الأمر في الأجرام السهاوبة — على ما يقوله ابن سينا — مزأنها تتخيل الأوضاع التي تتبدل عليها ، لم تكن حركتها واحدة ومتصلة ، لتعاقب اختلاف الأمور المتخيلة ، واختلاف الأحوال فيها . وإنما الأوضاع فيها بضرب من العرض وبإضافة بعضها إلى بعض . وذلك أن الميل الذي يكون لحركة الشمس إنما هو شي حادث عن وضع فلكها من الفلك الأعظم . ولهذا ليس لها حركات جزئية ، وإنما حركتها واحدة ومتصلة (٢) .

فالأجرام السماوية ليس لها من قوى النفس إلا العقل ، والقوة الشوقية أى الحركة في المكان(٣) ؛ فالذي يتحرك إلى الحركة بما هي حركة هو متشوق لها ضرورة . والذي يتشوق الحركة هو متصور لها ضرورة . وهذا أحد المواضع التي يظهر منها أن الأجرام السماوية ذوات عقول وشوق . وقد يظهر ذلك من مواضع شتى منها أن المتحرك الواحد من الأجسام الكرية يتحرك الحركتين المتضادتين معا . وهما الغربية والشرقية ، وذلك شي لا مكن عن الطبيعة فإن المتحرك بالطبيعة إنما يتحرك حركة واحدة فقط (٤) .

والأجرام السياوية حية من قبل أنها ذوات أجسام محدودة المقدار

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٢٨.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ١٣٦ و أيضاً : تهافت التهافت ص ١١٨ – ١١٩ .

<sup>(</sup> ٣ ) تفسير ما بعد الطبيعة ج ٣ ص ١٥٩٤ .

<sup>( ؛ )</sup> تبانت التبانت ص ١١٥ ، وأيضا :

G. Quadri: La philosophie Arabe dans l'Europe mediévale P. 257.

والشكل وأنها تتحرك بذاتهامن جهات محدودة لا من أى جهة اتفقت. وكل ما هذا صفته ، فهو حى ضرورة . فإننا إذا رأينا جسما محدود الكيفية والكمية . يتحرك في المكان من قبل ذاته من جهة محدودة منه لامن قبل شي خارج عنه ، ولا من أى جهة اتفقت من جهاته وأنه يتحرك معا إلى وجهتين متقابلتين ، قطعنا أنه حيوان . وإنما قلنا لا من قبل شي خارج ، لأن الحديد يتجرك إلى حجر المغناطيس إذا حضره حجر المغناطيس من خارج ، وأيضاً فهو يتحرك أيضاً إليه من أى جهة اتفقت (١).

و فإذا قابل الإنسان هذه الأفعال والتدبيرات اللازمة المتفننة عن حركات الكواكب، ورأى الكواكب تتحرك هذه الحركات، وهي ذوات أشكال محدودة، ومن جهات محدودة ونحو أفعال محدودة، حركات متضادة، علم أن هذه الأفعال المحدودة، إنما هي عن موجودات مدركة حية ذوات اختيار وإرادة. ويزيده إقناعاً في ذلك رويته الكثير من الأجسام الصغيرة الحقيره الحسيسة المظلمة الأجساد والتي هاهنا، لم تعدم الحياة بالحملة على صغر أجرامها وخساسة أقدارها وقصر أعمارها من إظلام أجسادها، وأن الحود الإلهي أفاض عليها الحياة والإدراك التي بها دبرت أخسادها، وحفظت وجودها وعلم أيضاً على القطع أن الأجسام السهاوية أحرى أن تكون حية ملوكة أكثر من هذه الأجسام لعظمها أجرامها وشرف وجودها وكثرة أنوارها، كما قال سبحانه: و لحلق السموات والأرض وجودها وكثرة أنوارها، كما قال سبحانه: و لحلق السموات والأرض

وهذا يؤدى إلى القول بوجود عقل للسهاء ، إذ لما تبين أن المحرك لما هو عقل برئ من المادة ، لزم أن لا يحرك إلا من جهة ما هو معقسول ومتصور . وإذا كان ذلك كذلك ، فالمتحرك عنه عاقل ومتصور ضرورة .

<sup>(</sup>١) تَهافت البّهافت ص ١٥ – ١٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٥٥.

وقد يظهر ذلك من جهة أخرى ، حين نرى أن حركتها شرط فى وجود ما هاهنا من الموجودات ، أو حفظها ، وأن ذلك لا يمكن أن يكون عن الاتفاق(١) .

ولكن على أى نحو يكون هذا العقل ؟ وكيف يدرك ما هاهنا من الموجودات ؟ إن الإجابة عن هذه الأسئلة تمس مشكلة العلم الإلهي .

إذ لما تقرر وجود مبادئ بهذه الصفة ، أى ليست أجساماً ، ولا قوى في أجسام وكان قد تقرر من أمر العقل الإنساني أن للصور وجودين . وجود معقول ، إذا تجردت من الهيولي ، وجود محسوس ، إذا كانت في هيولي ، وجب أن تكون هذه الموجودات المفارقات بإطلاق عقولا محضة ، لأنه إذ كان عقلا ما هو مفارق لغيره ، فما هو مفارق بإطلاق ، أحرى أن يكون عقلا(٢) .

هذا بالإضافة إلى أن ما تعقله هذه العقول ، هو صور الموجودات . والنظام الذي في العالم كالحال في العقل الإنساني ، إذ كان العقل ليس شيئاً غير إدراك صور الموجودات من حيث هي في غير هيولي(٣) . فالأجرام السماوية عاقلة لهذه المبادئ وتدبيرها لما هاهنا من الموجودات إنما هم من قبل أنها ذوات نفوس (٤) .

ولكن إذا قايسنا بين هذه العقول المفارقة وبين العقل الإنساني ، رأينا أن هذه العقول أشرف من العقل الإنساني ، وإن كانت تشترك مع العقل الإنساني في أن معلولاتها هي صور الموجودات ونظامها ، كما أن العقل الإنساني يلوك من الموجودات صورها ونظامها ، لكن الفرق بينهما أن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١١٥ – ١١٦ وأيضاً :

P. Duhem: Le systeme du monde Tome. 4, P. 555.

<sup>(</sup> ٢ ) تهافت التهافت ص ٥٦ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٥٦ ، وأيضاً : تلخيص ما بعد الطبيعة ص ١٤٤ – ١٤٥ ـ

<sup>(</sup> ٤ ) تهافت التهافت ص ٥٦ .

صور الموجودات هي علة للعقل الإنساني ، وأما تلك فمعلولاتها هي العلة في صور الموجودات . وذلك أن النظام والترتيب في الموجودات إنما هو شيء تابع ولازم للترتيب الذي في تلك العقول المفارقة ; وأما الترتيب الذي في انعقل الإنساني فينا ، فإنما هو تابع لما يلوكه في ترتيب الموجودات ونظامها ، ولذلك كان ناقصاً جدا ، لأن كثيراً من النظام والترتيب الذي في الموجودات لايدركه العقل الذي فينا . فإذا كان ذلك كذلك ، فلصور الموجودات المحسوسة مراتب في الوجود أخسها وجودها في المواد ، ثم لها في وجودها في المعقل الإنساني ، ثم وجودها في العقول المفارقة ، ثم لها في نلك العقول مراتب متفاضلة في الوجود بحسب تفاضل تلك العقول .

وإذا أدركنا هذا وأدركنا الفرق بين العقل الإنساني والعقول المفارقة ، عرفنا على أى جهة يقال في عقول الأجرام السياوية أنها تعقل الأشياء كلها ، وعلى أى جهة يقال فيها إنها لا تعقل ما دونها . ومن هذه الجهة يقال إنها عالمة بالشيء الذي صدر عنها ، إذا كان ما يصدر عن العالم بما هو عالم ، يلزم ضرورة أن يكون معلوماً ، وإلاكان صدوره كصدور الأشياء الطبيعة بعضها عن بعض(٢) .

ويكشف لنا ابن رشد عن وجه الترابط الضرورى بين العالمين ، فيذهب إلى أن وجود المبادىء المفارقة مرتبط بمبدأ أول فيها ، ولولا ذلك لم يكن هاهنا نظام موجود ، فالله سبحانه ، وهو المبدأ الأول ، هو الذى جعل جميع الأفلاك تتحرك الحركة الخاصة بها . وكذلك أمر سائر المبادئ أن تأمر سائر المؤلك بسائر الحركات . وبهذا الأم قامت السموات والأرض ، كما أن بأمر الملك الأول في المدينة ، قامت جميع الأوامر الصادرة ممتن جعل له

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٥٦ ، وأيضاً : تلخيص ما بعد الطبيعة ص ١٤٥ .

<sup>(</sup> ٢ ) تلخيص ما بعد الطبيعة ص ١٤٥ - ١٤٦ .

الملك و لاية أمر من أمور المدينة إلى جميع من فيها من أصناف الناس ، كما قال الله : « وأو حى فى كل سماء أمرها » وهذا التكليف والطاعة هو الأصل فى التكليف والطاعة التى و جبت على الإنسان لكونه حيو انا ناطقاً (١) .

وإذا كان هناك فلاسفة - كابن سينا - يذهبون إلى فكرة صدور هذه المبادئ بعضها عن بعض ، فإن هذا شيء غير معروف من مذاهب قدماء الفلاسفة ، وإنما الذي عندهم هو أن هذه المبادىء لها من المبدأ الأول مقامات معلومة لا يتم لها وجود إلا بذلك المقام منه ، كما يتبين ذلك في قوله تعالى : وما منا إلا له مقام معلوم ، وهذا الارتباط بين هذه المبادئ هو الذي يوجب كونها معلولة بعضها عن بعض وجميعها من المبدأ الأول ، وأنه لا يفهم من الفاعل والمفعول والخالق والمخلوق في ذلك الموجود إلا هذا المعنى فقط ، وكذلك ارتباط وجود كل موجود بالواحد() .

فلو تخيلت آمراً له مأمورون كثيرون ، وأولئك المأمورون لم مأمورون التحرون ، ولا وجود لمن آخرون ، ولا وجود لمن آخرون ، ولا وجود لمن دون المأمورين إلا بلمأمورين لوجب أن يكون الآمر الأول هو الذي أعطى جميع الموجودات المعنى الذي به صارت موجودة ، فإنه أعطى كل شيء وجوده في أنه مأمور ، ولا وجود له إلا من قبل الآمر الأول . وهذا المعنى هو الذي برى الفلاسفة أنه قد ألا حسيرت عنه الشرائع بالحلق والاختراع والتكليف (٢) -

ولو تأمل الإنسان ما هاهنا ، ظهر له أن الأشياء التي تسمى حية عالمة هي الأشياء المتحركة من ذاتها محركات محدودة نحو أغراض وأفعال محدودة

<sup>(</sup> ١٦) تَهَافَت النَّهَافَت ص ٤٩ ، و أَيضًا : ﴿

P. Duhem: Le systeme dumonde, T. 4, P. 585 4 556.

<sup>(</sup>٢) تمانك التمانت ص ٩٠٪.

٣ ) المصدر السابق ص ٤٩ .

تنولد منها أفعال محدودة . ولذلك قال المتكلمون إن كل فعل فإنما يصدر عن حي عالم(١) . وإذا حصل للإنسان هذا الأصل وهو أن كل ما يتحرك حركات محدودة يلزم عنه أفعال محدودة منتظمة ، فهو حي عالم ، وأضاف إلى ذلك ما هو مشاهد بالحس ، وهو أن السموات تتحرك من ذاتها حركات محدودة ، يلزم عن ذلك في الموجودات التي دونها أفعال محدودة ونظام وترثيب به قوام ما دونها من الموجودات ؟ تولد عن ذلك أصل ثالث لاشك فيه ، وهو أن السموات أجسام حية مدركة (٢) - كما تبين فيا سبق - ، وهذه الحياة وهذا الإدرك يوثران في عالمناهذا ، فالآبد من وجود الحرم الساوى لوجود الأسطقسات على أنه حافظ و فاعل و صورة و غاية (٢) ،

ولقرب هذا الحرم مما لدينا وبعده واختلاف أوضاعه تحدث الحركات الكائنة الفاسدة ، وإلا لما أمكن وجود حركة حادثة عن محرك أزلى ومتحرك أزلى(٤) وفالسبب في وجود أجناس ماكائنة فاسدة بالأجزاء ، أزلية بالكل ، وجود موجود أزلى بالحزء والكل وهو الحرم السهاوى . والحركات التي لا نهاية لها قد صارت أبدية بالحنس من قبل حركة واحدة بالعدد ، متصلة دائمة ، وهي حركة الحرم السهاوى . وليست حركة السهاء مؤلفة من دورات كثيرة إلا في الذهن فقط ، وحركة الحرم السهاوى قد استفادت الدوام ، وإن كانت كائنة فاسدة بالأجزاء ، من قبل محرك لا يمكن فيه أن يحرك تارة ولا يخرك أخرى ، ومن قبل متحرك لا يمكن فيه أن يتحرك حيناً ويسكن حيناً من جهة ما هو متحرك ، كما نجد ذلك في الحركات التي ويسكن حيناً من جهة ما هو متحرك ، كما نجد ذلك في الحركات التي ويسكن حيناً من جهة ما هو متحرك ، كما نجد ذلك في الحركات التي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٥٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٥٠.

<sup>(</sup>٣) تلخيص ما بعد الطبيعة ص ٥٥١ ، وأيضاً :

P. Duhem: Le systeme Du monde, T. 4, P. 555.

<sup>(</sup>٤) تلخيص الماع الطبيعي ص ١٢٦ .

<sup>(</sup>٥) تهافت النهافت ص ٧٣ .

فالأجسام لا تخلو أن تكون إما مستديرة ، فتكون لا ثقيلة ولاخفيفة ، وإما مستقيمة ، فتكون إما ثقيلة وإما خفيفة ، أعنى إما ناراً وإما أرضاً وإما ما بينهما ، وأن هذه لا تكون إلا مستديرة أو في محيط مستدير . إذ كل جسم إما أن يكون متحركاً من الوسط . أو إلى الوسط وإما حول الوسط ومن تحركات الأجرام السهاوية يميناً وشمسالا امتزجت الأجسام وكان منها جميع الكائنات المتضاده . وهذه الأجسام لا تزال من أجل هذه الحركات في كون دائم وفساد دائم ، أعنى في أجزائها . ولو تعطات حركة من هذه الحركات فسد هذا النظام والترتيب ، إذ كان ظاهراً أن هذا النظام مجب أن يكون تابعاً للعدد الموجود من هذه الحركات . ولو كانت أقل أو أكثر لاختل هذا النظام ، أو كان نظاماً آخر . وعدد هذه الحركات ، إما على طريق الضرورة في وجود ما هاهنا وإما على طريق الأفضل(۱)

و يحاول ابن رشد الكشف بطريقة تفصيلية عن تأثير هذه الأفلاك في عالمنا فيذهب إلى أنه من المعروف بنفسه أن حركات السموات يلزم عنها أفعال محدودة ، بها قوام ما هاهنا وحفظه من الحيوان ، والنبات والحماد.

فلولا قرب الشمس وبعدها فى فلكها الماثل ، لم يكن هاهنا فصول أربعة ولو لم يكن هاهنا فصول أربعة لما كان نبات ولا حيوان ، ولا جرى الكون على نظام فى كون الأسطقسات بعضها عن بعض د مثال ذلك أنه لو بعدت الشمس إلى جهة الحنوب برد الهواء فى جهة الشمال ، وكثر كون الأسطقس المائى ، وكثر من جهة الجنوب تولد الأسطقس الهوائى ، وقل تولد الأسطقس المائى . ومحلث عكس ذلك فى الصيف ، أى إذا صارت الشمس قرب ممت رعوسنا(٢) . وليس الأمر مقصوراً على الشمس فحسب ، بل يتعداه إلى القمر وجميع الكواكب ، إذ لكل منها أفلاك ماثلة ، وهى لا تفعل فصولا فى حركتها الدورية ، وأعظم من هده كلها فى ضرورة وجود المخلوقات

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٥٠.

وحفظها بالحركة العظمى اليومية الفاعلة بالليل والنهار . وهذا ما يدل عليه قول الله تعالى : « سخر لكم الليل والنهار »(١) .

فليس في عالمنا حركة ولا مسير ولارجوع إلا وللكواكب مدخل في وجردها . ولو اختل منها شيء لاختل الموجود هاهنا(٢) ولذلك ينبغي الاعتقاد بأن جميع ما يظه في الساء هو لموضع حكمة غاثية ، وسبب من الأسباب الغائية(٣) .

فإذا علم الإنسان أن الأجرام السهاوية ، مع عنايتها عا هاهنا ، غير محتاجة إليها في وجودها ، علم أنها مأمورة بهذه الحركات، ومسخرة لما دونها من الحيوان والنبات والحمادات وأن الأمر لها غير ها ، وهو غير جسم ضرورة إذ لوكان جسماً ، لكان واحدا منها ، وكل واحد منها مسخر لما دونه هاهنا أبن الموجودات ، وخادم لما ليس محتاج إلى خدمته في وجوده . وأنه لولا مكان هذا الآمر ، لما اعتنت بما هاهنا على الدوام والإنصال لأنها مدبرة ولا مناهة في هذا الفعل ، والآمر هو الله . وهذا كله معنى قوله نعالى : وأتينا طائعين (٤) ،

فلو رأى الإنسان جمآ عظيماً من الناس ، ذوى خطر وفضل ، مكبين على أفعال محدودة ، لا يخلون بها طرفة عين ، 'لمع أن تلك الأفعال غير ضروية فى وجودهم ، وهم غير محتاجين إليها ، "إ لأيقن على القطع أنهم مكلفون ومأمورون بتلك الأفعال ، وأن لهم أميرا هو الذى أوجب لهم تلك الخدمة الدائمة العناية بغيرهم المستمرة ، وهو أعلى قلس ا منهم وأرفع رتبة ، وأنهم كالعبيد المسخرين له(ه) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٥٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١١٨.

<sup>(</sup> ٣ ) المصلو السابق ص ١١٨ .

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق ص ٥٠ - ١٥ وأيضاً مقدمة الفريد البستاني . لكتاب الكليات في الطب ص ١٢ .

<sup>(</sup> ه ) تهافت النهافت س ۱ ه .

وإذا أضاف الإنسان إلى ذلك أمرا آخر ، وهو أن كل واحد من الكواكب السبعة له حركات خادمة لحركته الكلية ذوات أجسام تخدم جسمه الكلى ، كأنهم يعتنون بخادم واحد ؛ علم على القطع أن للحماعة كل كوكب آمراً خاصاً بهم ، رقيباً عليهم من قبل الآمر الأول ، مثل ما يعرض عند تدبير الحيوش ، أن يكون منها جماعة ، كل واحدة منها تحت آمر واحد . كذلك الأمر في الأجرام السهاوية التي أدرك القدماء من هذه الحركات وهي نيف على الأربعين ، ترجع كلها إلى سبع آمرين ، وترجع السبع أو النمانية على اختلاف بين القدماء في عدد الحركات إلى الآمر الأول سبحانه(١) .

وجما يويد ضروة رجوع هذه المبادئ إلى مبدأ واحد، رويتنا أفعال هذه الأجرام السهاوية الصادرة عن حركتها متعاضدة على و جود موجود موجود مما لدينا و حفظه، حتى لو رفعنا واحدة من هذه الحركات، لاختل وجود الأشياء و فسد نظامها (٢) و لذلك نرى القمر و بعض الكواكب كأنها تخدم في حرك تها الشمس و تنقبل آثارها. دليل ذلك أننا نجدها تسير أبداً في أبعاد محدودة منها، أعنى في القرب والبعد، مسيرات محدودة أعنى في السرعة والإبطاء، ولا ممكن أن يكون هذا الفعل لها بالعرض (٣).

وإذا كان ذلك كذلك ، فهى تؤم ضرورة فى حركاتها غاية واحدة ، ولما لم يكن وجودها من أجل الأشياء التى هنا ، فتلك الغاية التى تشرك فيها هى العلة فى اتفاقها وتعاضدها على وجود موجود موجود مما لدينا . فإن المفعول إذا كان وجوده باكثر من محرك واحد ، فإنما يلتم وجوده بالذات باشتر ال هولاء المحركين فى غاية واحدة (٤) . وإلى هذا المعنى أشار الله تعالى بقوله و لو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا » .

<sup>(</sup> ۱ ) المصدر السابق ص ۵۱ .

<sup>(</sup>٢) تلخيص ما بعد الطبيعة ص ١٤١.

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ١٤١ .

 <sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق س ١٤١ .

وبالجملة إنما صار العالم واحداً بمبدأ واحد ، وإلاكانت الوحدة موجودة لله بضرب من العرض أو لزم ألا يوجد . فالحال فى العالم كالحال فى مدينة الأخيار فانها وإن كانت ذوات رئاسات كثيرة ، فإنها ترتقى إلى رئاسة واحدة ، وتوم غرضاً واحداً ، وإلا لم تكن واحدة (١) .

هذا هو تفسير ابن وشد للظواهر الفلكية ، تفسير حاول فيه الربط بين الوجود الأرضى والوجود الساوى ، أى الوجود السفلى والوجود العلوى ، وهو تفسير يحاول من خلاله ود كل ما يحدث فى العالم الى أسباب ضروية تدرك بالعقل .

واذا كان ابن رشد قد وقع فى العديد من الأخطاء ، فان هذه الأخطاء ناتجة من التصور القديم للأفلاك السياوية ، ذلك التصور القديم الذى أصبح الآن فى ضو العلم الحديث لا أساس له ،

(١) للخيص ما بعد الطبيعة ص ١٤١.

# الباب الرابع

للعقل والإنسان

ويتضمن هذا الباب الفصلين الآتيين :

الفصل الأول : الخير والشر

الفصل الثانى : القضاء والقدر

## للفصل الأول : الحير والشر

يتضمن هذا الفصل العناصر والموضوعات الآتية :

- نقد وجهة نظر المتكلمين (الأشاعرة)
- ارتباط رأى ابن رشد في الخير والشر برأيه في التأويل
  - الحبر الأكثر والشر الأقل •
  - العناية والغاثية وصلتهما بالخير والشر •
  - أوجه ارتباط هذه المشكلة بمشكلة العلم الإلهي :
- . الصلة بين تفسير الخير والشر ، ورد كل شئ في العالم إلى أسباب تلوك بالعقل .

# تقتايم

إدا كنا قد درسنا فى الباب الثانى موضوع المعرفة وكشفنا عن النزعة العقلية عند فيلسوفنا فى هذا المجال ، و درسنا فى الباب الثالث مشكلة الوجود بكافة مستوياتها ، فقد آن لنا أن ننتقل من المعرفة والوجود إلى دراسة الإنسان .

والواقع أن مفكرى الإسلام سواء كانوا متكلمين أو فلاسفة أو منصوفة مد اهتموا بهذا المجال . صحيح أنهم اهتموا بالبحث فى المجال الإلهى أكثر من يحتمهم فى المجال الإنسانى ، ولكن هذا لاينفى أنهم أثاروا بعض الموضوعات المتعلقة بالإنسان من قريب أو من بعيد . ومن هنا لم يغفل فلاسفة العرب البعد الإنسانى كما يحلو للبعض أن يقول .

رقى هذا الباب سندرس مشكلتين: مشكلة الحير والشر وهذا موضوع الفصل الثانى . الفصل الأول ، ومشكلة القضاء والقدر وهذا موضوع الفصل الثانى . وسنرى كيف تجلت النزعة العقلية عند فيلسوفنا فى دراسته لهذه المشكلة أر تلك . وسنرى أيضاً أن طبيعة دراسة المشكلتين إنما تتمثل فى المزج بين البعاء الإنسانى بحيث يبدوان كالأوانى المستطرقة فى إنفصالها وإتصالها ومعاً :

و فالشر فى أشخاص الموجودات قليل ، ومع ذلك فان وجود الشر فى الأشياء ضرورة تابعة للمحاجة إلى الحير ، فان هذه العناصر لولم تكن بحيث تتضاد وتنفعل عن الغالب ، لم يمكن أن تكون عنها هذه الأنواع الشريفة ، ولو لم تكن النار منها بحيث اذا تأدت بها المصادمات الواقعة فى مجرى الكل على الضرورة إلى ملاقاة ر داعرجل شريف ، وجب احتراقه ، لم تكن النار منتفعاً بها النفع العام ، فوجب ضرورة أن يكون الحير الممكن فى هذه الأشياء انما يكون خيراً بعد أن يمكن وقوع مثل هذا الشر عنه ومعه ، فإفاضة الحير لا توجب أن يترك الخير الغالب لشريندر ، فيكون تركه شراً من ذلك الشر ،

[ ابن سينا : كتاب الإلهيات من الشفاء -جزء ٢ ص ٤١٧ - ١٨ ]

## الفصىل الأول

## الحنر والشر

#### أرلا: تمهيد :

الواقع أن ابن رشد قد اهتم بدراسة هذه المشكلة ، مشكلة الحير والشر، كما اهتم بها كثير من الفلاسفة الذين سبقوه والذين جاءوا بعده فنجد عند أرسطو على سبيل المثال اهتماماً بالبحث في هذه المشكلة . وما يقال عن أرسطو يقال عن فلاسفة المسيحية : ومنهم القديس أو غسطين الذي نجد عنده اهتماماً بدراسة هذه المشكلة ، وذلك حين حاول تفسير الشرور بحيث لا يتعارض وجودها مع التسليم بالغائية والعناية الإلهية ، وسنشير الى هذه الفكرة فيا بعد حين دراستنا للدليل الغائي عند فيلسو فنا ابن وشد .

واذا كان ابن رشد قد تأثر بأرسطو على وجه الخصوص ، فإنه قد تأثر أيضاً بفلاسفة المشرق العربى الذين سبقوه الىالبحث فى هذه المشكلة ، وخاصة الفارابي و ابن سينا ، اذ نجد بعض أوجه الشبه بين آراء ابن رشد حول هذه المشكلة ، وآراء ابن سينا على وجه الحصوص .

وما يقال عن الفلاسفة ، يقال عن المعتزلة ، من حيث تأثر ابن رشد بعض آرائهم فى هذا المجال ، وخاصة فى نقده للأشاعرة الذين أرجعوا معيار الميز بين الخير والشر أو الحسن والقبيح الى الشرع وليس الى العقل ، وإن كان اتجاه ابن رشد ، غير اتجاه المعتزلة كفرقة كلامية ، ومهجه غير مهجهم فى دراسة هذه المشكلة ، وغيرها من مشكلات تتعلق بالوجود أو الإلهيات.

واذا كان ابن رشد قد اهم بنقد المتكلمين وخاصة الأشاعرة ؛ قاننا سوف لا نقف عند تفاصيل هذا النقد ، بحيث نركز بصفة وثبسية على. الجانب الإيجابي من مذهبه في هذا الحجال ، سجال الخير والشز :

#### ثانيا: مذهب ابن وشد:

يدهب ابن رشد إلى أن الله قد وصف نفسه فى كتابه بالقسط ، وننى عن نفسه الظلم ، فقال : « شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولوا العلم قائما بالقسط »(١) ، « وما ربك بظلام للعبيد »(٢) .

وإذا كانت مناك آيات تدلل على هذا الرأى ، فإن هناك آيات تشير إلى أن الله يضل و يهدى ، كقوله تعالى: وكذلك يضل الله من يشاء و يهدى من يشاء (٣) ، و ولو شئا لآنينا كل نفس هداها ه (٤) . بيد أن هذه الآيات لا يمكن حملها على ظاهرها ، وذلك لوجود آيات كثيرة تعاوضها بظاهرها ، مثل الآيات الني نفى فيها سبحانه عن نفسه الظلم ، كقوله تعالى : وولا يرضى لعباده الكفر » . ومن البين أنه إذا لم يرض لهم الكفر ، فإنه لا يضلهم . وإذا قالت الأشاعرة إنه يجوز على الله أن يفعل مالا يرضاه ، أو يأمر بما لا يريد ، فإننا نعوذ بالله من هذا الاعتقاد في الله وهو كفر (٥) . وإذا سلمنا بوجود هذا التعارض ، فيجب في هذه الحالة الجمع بينهما على نحو ما يوجبه العقل (٢) ،

وإذا كان ابن رشد يرى هذا ، فإنما يراه بناء على قانونه فى التأويل الذى يذهب فيه إلى أن الظاهر يقبل التأويل ، وقد حاول ابن رشد ذلك فى بعض الآيات .

فقوله تعالى : ﴿ يَضُلُّ مِن يَشَاءُ وَيَهِدَى مِن يَشَاءُ ﴾ ، يقصد به المشيئة

 <sup>(</sup>١) الآية ١٨ من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٦ من سورة فصلت وهو ينقد رأى الأشاعرة هنا بايات قرائية لأنه يريه هاربتهم بنفس السلاح الذي استدلوا به على آرائهم .

<sup>(</sup>٣) الآية ٣١ من سورة المدثر .

<sup>( ؛ )</sup> الآية ١٣ من سورة السجدة .

<sup>(</sup> ٥ ) مناهج الأدلة س ٢٣٤ .

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق من ٢٣٤ .

السابغة التي اقتضت الآيكون في أجناس الموجودات خلق ضالون ، أي مهيئون المضلال بطبائعهم ومسوقون إليه بما تكتنفهم من الأسباب المضلة من داخل ومن خارج(١) ،

رقوله تعالى: « ولو شننا لآتينا كل نفس هداها » ، معناه أنه لو شاء الا نخلق خلقاً مهيشن لأن يعرض لهم الضلال ــ إما من قبل طباعهم وإما من قبل الأسباب الى من خارج أو من قبل الأمرين كليهما ــ (فعل يلكون خلقه الطباع فى ذلك مختلفة عرض أن تكون بعض الآيات مضلة نقوم وهادية لقوم . لا لأن هذه الآيات مما قصد بها الإضلال() .

وقوله تعالى: «كذلك يضل الله من يشاء ويهدى من يشاء»، يعنى به انه يعرض للطبائع الشريرة أن تكون هذه الآيات فى حقهم مضلة ، كما اعرض للأبدان الرديئة أن تكون الأغذية النافعة مضرة لها(٣).

يد أن هذا لا يكفى فيا يرى ابن رشد لتفسير المشكلة ، إذ لا بد أن تساءل عن السبب فى خلق صنف من المخلوقات يكون بطبعه مهيئا للضلال ، إذ أن هذا هو غاية الجور (٤) وللإجابة عن هذا التساول يجب القول أن الحكمة الإلهية اقتضت خلق هذا الصنف المعرض بطبيعته للضلال . و وذلك أن الطبيعة التى منها خلق الإنسان ، والتركيب الذى ركب عليه ، اقتضى أن يكون بعض الناس وهم الأقل ، أشراراً بطباعهم ، وكذلك الأسباب لمرتبة من خارج لهداية الإنسان ، لحقها أن تكون لبعض الناس مضلة ، لمرتبة من خارج لهداية الإنسان ، لحقها أن تكون لبعض الناس مضلة ، فلم يكن أبد بحسب ما تقتضيه الحكمة من الحد أمرين : إما ألا يخلق الأنواع التى وجد فيها الشرور فى الأقل والحير الحد أمرين : إما ألا يخلق الأنواع التى وجد فيها الشرور فى الأقل والحير

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٣٤.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٢٣٤ – ٢٣٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٢٣٥ .

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق ص ٢٢٥ .

فى الأكثر ، فيعدم الحير الأكثر بسبب الشر الأقل وإما ان يخلق هذه الأنواع فيوجد فيها الحير الأكثر مع الشر الأقل . ومعلوم بنفسه أن وجود الحير الأكثر مع الشر الأقل أفضل من إعدام الحير الأكثر لمكان وجود الشر الأقل الأل

وفي هذا القول صعود إلى فكر أرسطو ، وذلك فيا يختص بفكرة صدور الشرعن الهيولى(٢). والحق في ذلك أن العناية موجودة ، وأن ما جرى على غير عناية هو من ضرورة الهيولى لا من قبل تقصير الفاعل . فالسبب الذي من أجله كان النظام في أفعال الأمور الهيولانية يعد قليلا هو أن مبدأ كل واحد من هذه لا يمكن فيه أن يوجد له بالطبع أكثر من هذا (٣) . ومن أمثلة الشر في الهيولي ، الفساد والهرم وغير ذلك(٤) ، وإنما كان ذلك كذلك لأنه لما لم يكن هذا الموجود إلا على أحد أمرين : إما ألا توجد هذه الأشياء التي يلحق وجودها شر ما فيكون ذلك أعظم شراً ، وإما أن توجد مهذه الحال ، إذ كان لا يمكن في وجودها أكثر من ذلك ، فالنار منفعها في العالم بينة ، واتفق لها بالعرض أن تفسد كثيراً من الحيوان والنيات ه(٥) ، وإنه

فوجود الأشياء على هذه الصورة يهدينا إلى التعرف على وجود العناية في الطبيعة ، وسيتبيئ عند دراسة دليل العناية الظواهر المختلفة لهذه العناية ، وهي التي تتمثل في الشمس والقمر والشتاء والصيف وغير ذلك من أشياء إن دلت على شيء ، فإنما تدل على أن وجودها وبقاءها محفوظة الأنواع شيء

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ص ۲۳۰ – ۲۳۳ ، تهافت النهافت ص ۶۷ ، وأيضاً : المواقف للإيجى جـ ۸ ، ص ۱۷۹ – ۱۸۰ .

<sup>(</sup> ۲ ) ابن رشد و فلسفته لفرح أنطون من ؛ ؛ .

<sup>(</sup> ٣ ) تفسير ما بعد الطبيعة ج ٣ ، ص ١٧١٥ .

<sup>(</sup> ٤ ) تلخيص ما بعد العلبيعة ص ١٦٢ .

<sup>(</sup> ٥ ) المصدر السابق ص ١٦٢ – ١٦٣ .

مقصود ضرورة ، ولا يمكن أن تكون فاعلة بالإتفاق(١). وبهذا الرأى تنحل الشكوك الكثيرة التي توجه إلى العناية . ﴿ وَيَنْبَغَى أَنْ تَعْلَمُ أَنْ هَذَا هُو رَأَى أَرْ سَطُو فَي الْعَنَايَة ، وأَنْ بَهُ تَنْحُلُ الشَّكُوكُ الْعَارِضَة فِي الْعَنَايَة ، (٢) .

وعلى هذا يكون الشر فيما يذهب فيلسوفنا ابن رشد ، حادثاً بالعرض ، شأنه في ذلك شأن العقوبات التي يضعها مدبرو المدن الفاضلون . فإنها شرور وضعت من أجل الحير لا على القصد الأول (٣) . فلما كانت الموجودات توم غاية واحدة وهي النظام الموجود في المعسكر من قبل قائد المعسكر ، والنظام الموجود في المعسكر من قبل قائد المعسكر ، والنظام الموجود في المدن ، فإنهذا قد أدى إلى اعتقادالفلاسفة بأن المعالم بجب أن يكون بهذه الصفة (٤) . وقد حاول ابن رشد تفسير الآية القائلة : ولوكان فيهما آلمة إلا الله لفسدتا ، على ضوء الفكرة السالفة . ومرد ذلك أنه يريد الإرتفاع إلى إله واحد رغم وجود كل من الخير والشر ومن هنا بربط بحث مشكلة الخير والشر بمبحث الوحدانية ، أي يجب محاولة تفسير الشر يون النزول على قول القائل بأن هناك إلها خالقاً للخر وإلهاً خالقاً للشر (٥) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٦٠.

<sup>(</sup> ۲ ) تفسیر ما بعد الطبیعة ج ۳ ص ۱۷۱۵ ، ولم یتأثر ابن رشد بأرسطو فحسب بل تأثر بالغارابی و ابن سینا أیضاً .

فالفارا في يقول : إن الحير والنظام هو المقصود بالذات ، أما الشر فإنه لاحق لأمور لم يكن بد من وجودها وعلى سبيل العرض ( تجريد رسالة الدعاوى القلبية للفارا في ص ٧) . أما ابن سينا فإن بحثه في الأشياء الطبيعية قد أداء إلى القول بأن جبيع الأشياء الطبيعية تنساق في الكون إلى غاية وخير ، وليس يكون شيء منها جزافاً ولا اتفاقاً إلا في الندرة ، بل لها ترتيب حكى وليس فيها شيء معطل لا فائدة منه . ي . ( النجاة ص ١٠٢ -- القسم الثاني ) . وعلى أساس هذه الفكرة فسر وجود الشر في الموجودات . ا

راجع: الإلهيات لابن سينا ج ٢ ص ٤١٧ - ٤١٨ ، النجاة لابن سينا - القسم الإلمى ص ٢٨٠ . وأيضاً : الفصل الذي كتبناه عن مشكلة الغائية عند ابن سينا في كتابنا و الغلسفة اللبيعية عند ابن سينا » ، (دار المعارف بالقاهرة ) .

<sup>(</sup> ٣ ) تمافت المافت س ٤٧ .

<sup>(</sup> ٤ ) لمصدر السابق ص ٧٤ .

<sup>(</sup>ه) تفسير ما بعد الطبيعة ج ٣ ص ١٧١٥ وأيضاً : تبافت التبافت ص ٤٧ . (م ١٦ – النزعة العقلية)

وثر تبط دراسة هذه المشكلة أيضاً بفكرته عن العلم الإلهي . فاذا قبل إن العلم الإلهي يتعلق بكل جزئية صغيرة من جزئيات هذا العالم ، فان هذا يودي إلى صعوبة تفسير الخير و الشر و إدر الله طبيعهما . فيجب إذن أن يفسرا على نحو كلى ، لا أن يفسرا بالقول بأن الله يهم بكل جزئية صغيرة . ه و من هنا توجد عناية الله بجميع الموجودات ، وهي حفظها بالنوع ، إذ لا يمكن فيها حفظها بالعدد . فأما الذين يرون أن عناية الله متعلقة بشخص شخص ، فقولم من جهة صادق ومن جهة غير صادق . أما صدقه فمن قبل أنه ليس يوجد لشخص ما حالة تخصه إلا وهي موجودة لصنف من ذلك النوع . وإذ كان هذا هكذا ، فالقول بأن الله يعني بأشخاص قول صادق بهذه الحود الإلهي يه (١) .

ومن هنا جاء رأى أرسطو فى العناية على أساس أن عناية الله بالكائنات من قبل الناموس الثابت الموضوع لها . ووجدا الرأى . تنحل الشكوك العارضة فى العناية . وذلك أن هاهنا قوماً قالوا إنه لابوجد ثمة شيء إلا والله يعتنى به ، لأنهم زعموا أن الحكيم لا ينبغى أن يترك شيئاً دون عناية ، ولا أن يفعل شراً ، وأن أفعاله كلها عدل . فعاند قوم هذا القول بما بوجد كثيراً من حدوث أشياء هى شرور ، وليس ينبغى للحكيم أن يفيدها ، فصار هولاء إلى الطرف المناقض ، وقالوا لذلك إنه ليس هاهنا إعناية أصلا (٢) .

فالله إذن عند ابن رشد يعلم سن الكون [العامة . وهو يهم بالنوع أساماً إذ لو كان عالماً فحسب بالحزئى ، لترتب على ذلك حدوث آشياء مستسرة فى ذائه ، هذا بالإضافة إلى أنه لابد أن يكون الشر من عمله(٣) . وعلى هذا تفسر العناية الإلهية بأنها سبب الأشياء العام ، وبهذا يعزى إلى الله كل ما فى العالم

<sup>(</sup> ١ ) تفسير ما بعد الطبيعة ج ٣ ص ١٩٥٧ .

<sup>(</sup> ۲ ) المصدر السابق جـ ۳ ص ه ۲۷۱ .

E. Renan . Averroeset l'Averroirsme P. 101 (7)

من خير ما دام قد أراده ، ولكن الشر لا ينسب إليـــه لأنه من نتيجة الهيولى(١).

والذين ينتهون بنظرهم إلى إنكار العناية ، أو افتراض أن هنالك إلها خالقاً للخرر وإلها خالفاً للشر ؛ إنما ينتهون إلى ذلك لأنهم وقفوا عند حوادث فردية يبدو للناظر أنها تتجه إلى الشر . ولكننا لاينبغى لنا الوقوف عند مجرد هذه الحوادث الحزثية الفردية ، بل الارتقاع من ذلك إلى التفسيرات الكلية .

فيكفي إثبات أن العالم في جملته يتجه إلى الخير . وعلى هذا بجب تفسير الظواهر التي قد يبدو منها أنها تتجه إلى الشركما دعا قبل ذلك إلى تأويل الآيات المتعارضة في هذا المعنى (٢) . فالنار مثلا إنما خلقت لما فيها من قوام الموجودات التي ما كان يصبح وجودها لولا وجود النار ، لكن عرض من طبيعها أن تفسد بعض الموجودات. وإذا قويس بين ما يعرض عنها من الفساد الذي هو الشر ، وبين ما يعرض عنها من الوجود الذي هو خير ، كان وجودها أفضل من عدمها ، فكان خيراً ه(٢) . وبهذا تفهم السر في خلق النار على الرغم من كونها مفرة في بعض الحالات الفردية لا أن يعسر علينا ذلك فنحاول إخراج الله عن كونه يتصف بالعدل أصلا ، وأن الأفعال كلها تكون في حقه لاعدلاً ولا جوراً كما ظن ذلك المتكلمون(٤) .

و لما كان هذا الظن من جانب المتكلمين يو مدى إلى عدم الاعتراف بالخصائص الثابتة الضرورية للأشياء ، فانه يجب نقد القول بأن الأمور كلها محنة بالنسبة لله تعالى . إذ من الواضح أن الأمور كلها غير ممكنة للإله تعالى ، إذ لا مكن أن يكون الفاسد أزلياً ، ولا أن يكون الأزلى فاسداً . كما

Ibid : P. 101. (1)

<sup>(</sup>٢) مناهج الأدلة ص ٢٣٦.

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ٢٣٧ .

<sup>( \$ )</sup> المصدر السابق ص ٢٣٧ .

لا يمكن فى المثلث أن تعود زواياه مساوية لأربع قوابُّم ، ولا فى الألوان أن تعود مسموعات . والقول بهذا ضار جداً فى الحكمة الإنسانية(١) .

وعلى أساس هذه الفكرة التى تقوم - فيا نرى - على التسايم بالعلاقات الضرورية بين الأشياء ، لاتكون نسبة الحير والشر إلى لله نسبة و احدة ، لأن هذا غريب جداً عن سماع الإنسان ومنافر لطبيعة الوجود الذى فى غاية الحير و ذلك أنه لا يكون هاهنا شىء هو خير بذاته بل بالوضع ولا شىء هو شر بذاته ، و يمكن أن ينقلب الحير شرا والشر خيرا فلا يكون هاهنا حقيقة أصلا ، حتى يكون تعظيم الأول وعبادته إنما هو خير بالوضع وقد كان يمكن أن يكون الحيركله فى ترك عبادته والإعراض عن اعتقاد تعظيمه و (٢).

فأقوال المنكلمين في هذا المحال تعد ابطالا لما يعقله الإنسان وابطال لطاهر الشريعة ولكن لقوم شعروا بمعنى ووقفوا دونه وذلك أنه اذا فرض أن الله لا يتصف بعدل أصلا ، بطل ما يعقلمن أنها هنا أشياء هي في نفسها جور وشر واذا فرض أيضا أنه يتصف بالعدل على جهة ما يتصف به الإنسان لزم أن يكون في داته سبحانه نقص ، وذلك أن الذي يعدل فإنما وجوده هو من أجل الذي يعدل فيه وهو مما هي عادل خادم لغيره ه

وهذه التأويلات ينبغى ألا تكون حقاً مشاعاً للعامة والخاصة • بل ينبغى طبقا لقانون التأويل أن تكون للخاصة وحدهم • فالعامة لا يستطيعون النميز بين المستحيل والممكن ، والله لا يوصف بالاقتدار على المستحيل(٣)

وإذا كان الجمهوريظن أن سبة المستحيل إلى الله تفخيم وتعظيم له ، فما أضعف ما يتصوره الجمهور . و فلو قيل لهم فيما هو مستحيل في نفسه

<sup>(</sup>١) تلخيص ما بعد الطبيعة من ١٦٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٣) مناهج الأدلة ص ٢٣٧ - ٢٣٨ .

مما هو عندهم ممكن ، أعنى فى ظنونهم أن الله لا يوصف بالاقتدار عليه لتخليوا فى ذلك نقصاً فى البارى سبحانه وعجزاً ، وذلك أن الذى لا يقدر على الممكن فهو عاجز (١) .

وبهذا نكاد نقطع بأن تلك المشكلة قد درست فى إطار الاعتقاد بالعلاقات الضرورية بين السبب والمسبب ، ومحاربة الجواز والإمكان ، ومحاولة تخطى الجزئمات إلى الكلبات ، وتفسير الأضرار الفردية إلى أنها سبيل للوصول الى المنافع الكدة ، والاعتقاد بالعناية الإلهية والغائية في الكون .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٣٨ ه

### الفصل الثاني: القضاء والقدر

ويتضمن هذا الفصل العناصر والموضوعات الآتية :

- إبرز أهمية هذه المشكلة في البراث الفلسفي الإسلامي .
  - مدى اهتمام ابن رشد بدراسة هذه المشكلة ،
- الربط بين البعد الإلهي والبعد الإنساني في تحليل هذه المشكلة .
  - . نقد أقوال المنادين بالحير كالأشاعرة (الكسب).
- . الربط بين الإرادة الداخلية ( الحرية ) و نواميس الكون ( الحبر ) .
- فكرة الجوهر والعرض و استخدام ابن رشد لها لتحليل هذه المشكلة .

الاختيار ، أن الإنسان قد يتقدم فيختار الأشياء الممكنة وتقع أيضاً إرادتة على أشياء غير ممكنة ، مثل أن الإنسان يهوى أن لا يموت . والإرادة أعم من الاختيار ، فإن كل اختيار ارادة وليس كل ارادة اختياراً .

[ الفارابي : رسالة في جواب مسائل سئل عنها ص ٦٤ مسألة رقم ٣١ ] •

## الفصل الثانى

#### القضاء والقدر

#### أولا : تمهيد :

من أولى المسائل التي ظهر فيها الحدال بين الفرق الإسلامية مسألة القضاء والقدر ، و هل الإنسان حر الإردة أم أنه عبر مسير (١) . وقد نشأت الأبحاث الدينية حول هذا الموضوع عندما نظر الإنسان فرأى أنه من ناحية يشعر بأنه حر الإرادة يعمل ما يشاء مه و أنه مسئول عن عمله ، و هذه المسئولية تقتضى الحرية ، و إلا لما كان هناك معنى الإثابته أو عقابه . م من ناحية أخرى رأى أن الله عالم بكل شي أحاط علمه عما كان و ما سيكون ، فعلم ما سيصدر عن كل فرد من خير أو شر ، و هذا يودى للقول بعدم وجود قدرة للإنسان على العمل إلا على و فق ما علم له (٢) .

ويصور القرآن الإنسان مقدراً عليه تارة، مختاراً فى أفعاله تارة أخرى (٣) وهذا يجعل تلك المشكلة من أعوص المسائل الشرعية طالما أن دلائل السمع فها الحمر و الاختبار وكذلك حجج العقول (٤) .

فتوجد في الكتاب آيات كثيرة تدل جمومها على أن كل شيء بقدر ،

<sup>(</sup>۱) رسالة التوحيد نحمد عبده ص ۱۶ --- ۱۵ رينان : اين رشد ص ۲۷ ، W Montgomery Watt : Free Will anb predestination in Early Islam, P. 12.

<sup>(</sup> ٢ ) فجر الإسلام لأحمد أمين من ٢٨٣ .

<sup>(</sup>٣) رينان : اين رشد ص ١٣٢ . ويقول فان دى برج : إنه لا توجد في القرآن نظرية عددة عن حرية الإرادة (مقدمته لترجمة كتاب التهافت ص ١١ من المجلد الأول).

<sup>(</sup> ٤ ) مناهج الأدلة ص ٢٢٢ .

وأن الإنسان مجبور على أفعاله . وتلفى فيه آيات كثيرة تدل على أن للإنسان اكتساباً بفعله . وأنه ليس مجبوراً على أفعاله (١) .

ومن الآيات التي تدل على أن الأموركلها ضرورية ، وأنها مقدرة منذ الأزل ، قوله تعالى : ﴾ إنا كل شيء خلقناه بقدر ﴾ (٢) . ﴿ وكل شيء عنده بمقدار ﴾ (٣) ، ﴿ ما أصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من قبل أن نبرأها ، إن ذلك على الله يسير ﴾ (٤) .

ومن الآيات التي تدل على أن للإنسان اكتساباً ، وعلى أن الأمور في أنفسها ممكنة لاواجبة ، قوله تعالى : « أو يوبقهن بما كسبوا ويعفو عن كثير ، (٥) ، «وما أصابكم من نصيبة فيا كسبت أيديكم » (٦) . «لها ما كسبت وعليها ما اكتسبث ، (٧) ، «رأما نمود فهديناهم فاستحبوا العمى على الهدى » (٨) .

وقد يظهر فى الآية الواحدة الحرية من جهة والحبر من ناحية أخرى(١)، كقوله تعالى : «أو لما أصابتكم مصيبة قد أصبتم مثليها قلتم أنى هذا قلهو من عند أنفسكم ١٠٠). وعن هذه النازلة عينها يقول الله تعالى : « وما أصابكم يوم التقى الحمعان فبإذن الله ١٤١)، « وما أصابك من سيئة عمن نفسك (١٢)

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٢٢ -- ٢٢٣ .

<sup>(</sup> ٢ ) الآية ٩ ٤ من سورة القمر .

<sup>(</sup>٣) الآيَة ٨ من سورة الرعد .

 <sup>(</sup> ٤ ) الآية ٢٢ من سورة الحديد .

 <sup>( • )</sup> الآية ٣٤ من سورة الشورى .

<sup>(</sup> ۲ ) الآية ۳۰ من سورة الشورى .

<sup>(</sup>٧) الآية ٢٨٦ من سورة البقرة.

<sup>(</sup> ٨ ) الآية ١٧ من سورة فصلت .

<sup>(</sup>٩) مناهج الأدلة من ٢٢٣.

<sup>(10)</sup> الآية ١٦٥ من سورة آلى عران.

<sup>(</sup>١١) الآية ١٦٦ من سورة آل همران .

<sup>(</sup>١٢) الآية ٧٩ من سورة للنساء .

وما يقال عن الآيات ، يقال عن ، الأحاديث (١) مثال ذلك قول الرسول (ص) : كل مولود يولد على الفطرة وإنما أبواه يهودانه أو ينصرانه ، وقوله : «خلقت هو لا و للجنة وبأعمال أهل الجنة يعملون ، فالحديث الأول يدل على أن سبب الكفر هو المنشأ عليه ، وأن الإيمان سببه جبلة الإنسان ، والثانى يدل على أن المعصية والكفر مخلوقان لله وأن العبد مجبور عليهما ، (٢)

و قد أدى الخلاف السابق بالإضافة إلى أدلة العقول عند كل فرقة من المتكلمين و الفلاسفة إلى افتراق المسلمين فرقاً كثيرة ؛ كل قرقة تحاول تأييد أرائها بضروب شتى من الأدلة .

# انیا : مذهب ابن رشد :

إذا كانت أدلة السمع ، قد أدت إلى وجود اراء كثيرة حول هذه المشكلة : فان هناك سبباً اخر أدى إلى هذبا ، وهو تعارض الأدلة العقلية (٣) .

فاذا فرضنا الإنسان موجداً لأفعاله وخالقا ، فلابد أن تكون هناك أفعال لاتجرى على مشيئة الله واختياره ، وهذا يؤدى إلى القول بأن هناك خالقاً غير الله ، وهذا يتعارض مع ما أجمع المسلمون عليه من أنه لاخالق إلا الله (؛) .

وإذا فرضنا الإنسان غير مكتسب لأفعاله ، وجب أن يكون مجبوراً على عليها ، إذ لا وسط بين الحبر والاكتساب . وإذا كان الإنسان مجبوراً على أفعاله ، فان هذا يودى إلى القول بأن التكليف من الأشياء التي لانطاق إذ تكليف الإنسان في هذه الحالة سيتر تب عليه عدم وجود فرق بين تكليفه وتكليف الحماد الذي ليس له استطاعة .

<sup>(</sup>١) مناهج الأدلة ص ٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) مناهج الأدلة ص ٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) مناهج الأدلة ص ٢٢٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص ٢٢٤.

وليس للإنسان فيما لايطيق استطاعة ، إذ يرى الجمهور أن الاستطاعة شرط من شروط التكليف كالعقل سواء بسواء (۱) . وإذا لم يكن للإنسان اكتساب ، كان الأمر بنرك الشرور لامعنى له ، وكذلك الأمر باجتلاب الحيرات كما تبطل أيضاً الصنائع الى يقصد منها الحفظ و دفع المضار كصناعة الحرب والملاحة والطب . وهذا كله خارج عما يعقله الإنسان (۲) .

فالقول بعدم و جو د اكتساب للإنسان يو دى إلى الحبر كما يو دى إلى عدم وجو د تحديد ثابت يقيني لمدلول الحبر ومدلول الشرطالما أن الأمركله من عند الله . والفول بأن الإرادة الإنسانية لاتوثر في بجرى حوادث العالم قول منهافت متناقض . إذ لو أرجعناه إلى الله مباسرة ؛ لما تسني لنا تسميمها إرادة . إذ القادر أو المريد هو الذي يصح منه الفعل وعدم الفعل بحسب ما يريده . مثال ذلك الإنسان إن شاء المشي قلر عليه وإن لم يشأ قدر عايه . وهذا عكس تأثير النار في التسخين ، لأن ظهور التسخين في النار سينشأ تبعاً لحصائصها المحددة الضرورية . وإذا كانت الإرادة صفة توجب للحي حالة لأجلها يقع منه الفعل على وجه دون وجه ، وهي تخصص بعض الأضداد بالوقوع دون البعض ، وفي بعض الأوقات دون البعض مع استواء نسبة قدرة ذلك الحي والبعد المل الكل (٣) ، فان حرية الفعل هي التي تضمن لنا التوجه إلى الحير و البعد عن الشرحتي إن الفعل الفاضل هو اللي يكون بالمشيئة والاختيار (١) .

و إذا نقلنا الكلام إلى موضوع الثواب والعقاب ، تبين لنا أن عدم وجود اكتساب للإنسان يو دى إلى أخطاء لا يقبلها أى مسلم أصلا . إذ كيف نحاسب على أفعال وضعها الله ؟ وهل يصح أن يحرم الله الناس من كل حرية واستقلال في أعمالهم ، وأن يحدد سلوكهم حتى في أدنى التفاصيل وأن يحرم الخاطئ

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٢٤ – ٢٢٥ .

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٢٢٥ .

<sup>(</sup>٣) دستور العلماء ج ١ ص ٧٢ .

<sup>(</sup> ٤ ) تلخيص كتاب الخطابة لابن رشد ص ٧٨ .

أو الآثم من إمكان فعل الخير ، وأنه مع هذا كله يعاقبهم إذا ما عصوا، ويقذف بهم إلى العذاب الخالد؟ (١) إن في هذا المذهب صعوبات أخلاقية، فلا تكليف إلا إذا كانت هنالك صلة بين الفاعل والمفعول (٢) .

ولكن كيف حاول ابن رشد ، حل هذه المشكلة ، مشكلة القضاء والقدر ؟ يذهب ابن رشد إلى أن الظاهر من مقصد الشارع ليس تفريق الاعتقادين وإنما القصد هو الجمع بينهما على التوسط بشرط أن يكون حقاً (٣) .

فالله قد خلق لنا قوى نستطيع بها اكتساب أشياء هي أضداد. ولكن لما كان الاكتساب لتلك الأشياء لايتم إلا بمواتاة الأسباب التي سخرها الله لنا من خارج ، وزوال العواثق عنها، كانت الأفعال المنسوبة إلينا تتم بالأمرين جمتعاً . وإذا كان ذلك كذلك ، فالأفعال المنسوبة إلينا أيضاً يتم فعلها بارادثنا وموافقة الأفعال التي من خارج لها ، وهي المعبر عنها بقدر الله . وهذه الأسباب التي سخرها الله لنا من خارج ، ليست منممة للأفعال التي نروم فعلها ، أو عائقة عنها فقط ، بل هي السبب في أن نريد أحد المتقابلين » (٤) .

فيجب الربط إذن فيا يرى فيلسوفنا بين الإر ادة الداخلية و العالم الحارجي عن طريق الاعتقاد بأن الأسباب التي من خارج تجرى على نظام محدد و ضرورى طالما أن كل شيء في العالم لابد أن يرتد إلى أسبابه الضرورية المحددة . و لهذا لابد من الاعتقاد بأن إر ادتنا وأفعالنا لائتم ولا توجد إلا يموافقة الأسباب التي من خارج ، أى أن أفعالنا تكون مسببة عن الأسباب من خارج .

<sup>(</sup> ١ ) المقيدة و الشريمة في الإسلام لجولدتسيهر – الترجمة المربية ص ٧٨ – ٧٩ .

O'leary: Arabic thought and its place in history, p, 217. ( )

<sup>(</sup>٣) مناهج الأدلة ص ٢٢٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص ٢٢٥ - ٢٢٦ .

وكل مسبب عن أسباب محددة مقدرة ، فهو بالضرورة محدد مقدو (١) .

ربهذا نتوصل إلى فهم فكرة القضاء والقدر . و فالنظام المحدد في الأسباب الداخلة و الحارجة ، أعنى الني لاتخل ، هو القضاء و القدر الذي كتبه الله تعالى على عباده وهواللوح المحفوظ ، وعلم الله تعالى بهذه الأسباب و بما يلزم عنها هو العلة في وجو د هذه الأسباب » (٢).

ففكرة التضاء والقلر ترجع إذن إلى فكرة السببية . فاذا كانت إرادتنا كبرى على نظم محدود ، وإذا كان ما فى العالم الخارجي يجرى أيضا على هذا النظام ، فان هذا يقوم على منطق الأسباب و المسببات والعلاقات الضرورية بين كل مهما . فليست فكرة القضاء والقلر تصور لنا إرادة الله و كأنها مسلطة علينا دون أدنى فعل من جانبنا ، وأنها تسيرنا و تجعلنا كالريشة فى مهب الريح ، ولكنها فكرة لاتخرج عن مجال السببية . فهى إرجاع السبب الى مسبباته المحددة الضرورية . وهذه الأسباب لاتقف أمامنا دون تحقيق لحريتنا ، بل هى عبارة عن ناموس الكون . وهذا الناموس ثابت محدد وضرورى ، وليس قابلا للتغيير فى جوهره . فالأشياء الموجودة عن إرادتنا وجودها بالأمرين جميعاً ، أعنى بارادتنا ، وبالأسباب التى من خارج. يتم وجودها بالأمرين جميعاً ، أعنى بارادتنا ، وبالأسباب التى من خارج. فاذا نسبت الأفعال إلى واحد من هذين على الإطلاق لحقت الشكوك المتقدمة (٢)

واذا كان النظام الموجود في الكائنات قد فسر على أساس السببية ، فانه قد فسر أيضا على أساس دليل العناية . فالنظام الحارى في الموجودات أنما هو من قبل أمرين : « أحدهما ما ركب الله فيها من الطبائع والنفوس، والثاني من قبل ما أحاطبها من الموجودات من خارج ، وأشهر هذه الحركات

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٢٦ ، وأيضاً :

S. Munk; Melanges de philosophie Juive et Arabe, p. 458.

<sup>(</sup> ٢ ) مناهج الأدلة من ٢٢٧ .

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ٢٢٨ .

هى حركات الأجرام الساوية . إذ يظهر أن الليل والنهار والشمس والقمر وسائر النجوم مسخرات لنا ، وأنه لما كان النظام والترتيب الذى جعله الخالق في حركاتها ، كان وجودنا ووجود ما هاهنا محفوظاً بها . حتى إنه لوتوهم ارتفاع واحد منها أو توهم في غير موضعه أو على غير قدرة أو في غير السرعة التى جعلها الله فيه لبطلت الموجودات التى على وجه الأرض وذلك بحسب ماجعل الله في طباعها من ذلك ، وجعل في طباع ما هاهنا أن تتأثر عن تلك ، (۱). ولا يظهر هذا النظام في الشمس والقمر فحسب ، بل يظهر في الرياح و الأمطار والبحار والنبات و الحيوان . و ولو لم يكن لهذه تأثير فيا هاهنا ، لما كان لوجودها حكمة امن بها علينا ، ولا جعلت من النعم التي مخصنا شكرها ، (۲).

وهكذا يثبت ابن رشد وجود الحكمة والعناية . فليس من العقل في شي أن ننكر الأسباب مع اعتقادنا بوجود العناية والحكمة . وبهذا يتضح لنا أن هذه الأسباب الحارجية لاتقف حجر عثرة في سبيل تحقيق إرادتنا . إنها عندى طبائع ثابتة لا تتغير . وهذا هو السبب في إيماني بمنطق الأسباب والمسيبات ، وعدم التسليم بالقول بالعادة والحواز والإمكان، وردكل شيء إلى الله مباشرة كما بينت في نظرية السببية ، وكذلك الرد على المتكلمين عامة والأشاعرة خاصة ، إذ لو اعتقدنا بإمكان تغير خصائص هذه الأشياء ، لما عدمنا التدخل في أفعالنا ، وإفساد هذا التدخل لحريتنا .

وإذا اعترض الأشاعرة بالقول بأن حرية الإرادة يترتب عليها الذهاب الى أن هناك أكثر من خالق ؟ فإن ابن رشد يرد عليهم بالتفرقة بين فكرة الجوهر و فكرة العرض فالجواهر والأعيان لا يكون اختراعها إلاعن الله . وما يقترن بها من الأسباب يوثر في أعراض تلك الأعيان لا في جواهرها . فالفلاح حكما يقول فيلسوفنا - إنما يفعل في الأرض تخمراً أو إصلاحاً

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٢٩.

<sup>(</sup> ۲ ) المصدر السابق ص ۲۳۰ .

ويبلو فيها الحب، أما المعطى لحلقه السنبلة فهو الله(١). و المعنى المستفاد من القول بأنه لا خالق إلا الله يكون صحيحاً طالما أن المخلوقات فى الحقيقة هى الحواهر التى اخترعها الله(٢).

ويبدو لنا أن اللجوء إلى التفرقة بين الحواهر والأعراض يعد أمراً ضرورياً. لكي ينسى الوصول إلى تقرير العلاقة الضرورية بين الأسباب والمسببات.

وبهذا كله يتحدد موقف ابن رشد تمام التحديد. فالقول بأحد الطرفين حما رام ذلك كل من المعتزلة والجبرية - خطأ (٣). أما الوسط الذي تنادى يه الأشاعرة فليس له وجود أصلا (٤) ، إذ أنهم لا يجعلون للإنسان من اسم الاكتساب إلا الفرق الذي يشعر به الإنسان بين حركة يده عن الرعشة وتحريك يده باختياره.

ومعنى ذلك أنهم أميل إلى أهل الجبر ، طالما ان آراءهم تدل على ذلك لا محالة . فما دام كل شيء يتم بحسب ترتيب إلهي في رأبهم ، فإن جوابهم الذي محاولون به إثبات قدرة ما للإنسان لا يعتبر مناسباً على أي حال(ه) . إذ أنهم إذا كانوا يذهبون إلى أن الله يخلق في كل لحظة جميع الأشياء بلا استثناء سواء الجواهر والأجسام والأعراض وأفعال الإرادة الإنسانية والنتائج التي تنسب لهذه الأفعال فان هذا يؤدي إلى القول بأنه ليس في الكون كله إلا فاعل حقيقي واحد وهو الإرادة الإلهية التي قدرت أولا كل متيء(٢)

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٣٠ - ٢٣١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٣) راجع عرضنا ونقدنا لآراء الجبرية والمعتزلة والأشاعرة في كتابنا « تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية من ص ١٢٣ – ١٥٣ ( القاهرة – دار المعارف ) .

<sup>(</sup> ٤ ) مناهج الأدلة س ٢٣٢ .

O:leary: Arabic thought and its place in history p. 217. ( .)

<sup>(</sup> ٦ ) ليون جوتييه : المدخل لدراسة الفلسفة الإسلامية – الترجمة العربية ص ١٦٧ – ١٦٨

#### اللَّا: خاتمة:

نود أن نشير من جانبنا إلى أنه من الحطا أن نتصور ابن رشد خرد مفكر حاء ليوفق مجرد توفيق بين الحرية والحبر ، لكى يكون له رأى من خلال هذا التوفيق ، ولا يخرج بذلك عن أى مفكر آخر أخذ يبحث في الآيات ويتجة بها اتجاها معيناً لا يخرج به عن نطاق هذه الآيات.

كلا ليس هذا هو هدفه، فهو لم يكن يسعى لمجرد التوفيق ، ومن الخطأ فهم موقفه على أنه استقاه من الآيات القرآنية وحدها ، بل إنه طبقاً لمذهبه الفلسفى العقلى لم يشأ أن يخرج مسألة القضاء والقدر عن حدود هذا المذهب رأسسه .

فهو إذا كان يذهب إلى تخطئة المتكلمين عامة والأشاعرة خاصة ، فان مرد ذلك هو أن عملهم كان مقصوراً على كونهم يدورون حول الآيات القرآنية يقبلون منها ما يوافقهم ويسرفون فى تأويل ما يعارض رأيهم . أما هو فلم يخرج عن نطاق منهه الفلسفى ، وعنى بالربط بن مذهبه فى القضاء والقدر وأفكاره عن العناية والسببية والغائية .

و دفاع ابن رشد عن الترابط المضرورى بين الأسباب والمسببات لا يؤدى إلى قول الحبرية . صحيح أن للنار فعلا ضروريا يلزم عن طبيعتها ، ولكن السببية لا تنكر أن الإنسان هو الذى يفعل هذا ويترك ذاك . وإيماننا بحرية الإنسان لا يعد إنكاراً لفكرة الأسباب والمسببات .

أما عن الكسب ، فليست هناك فكرة أضل منها ولا أصعب ، إنها فيا نرى تعد متناقضة ، والقائلون بها لم يصلوا الى جرأة ووضوح كل من المعتزلة وأهل الحبر . إنهم وجلوا التعارض ظاهراً في أدلة السمع وأدلة العقول فنادوا بفكرة الكسب . وهذه الفكرة لا تخرج عن حيز الحبر . وفاذا كان . الاكتساب والمكتسب محلوقين لله سبحانه ، فالعبد ولابد محبور على اكتسابه ي (1)

<sup>(</sup>١) مناهج الأدلة ص ٢٢٤.

فاذا كان القائلون بالكسب يردون الأفعال كلها الى الله ، و الله هو الذي يخلق الإرادة و يكسبنا فعلنا بها ، فما هو الفرق اذن بينهم و بين أهل الحير ؟

واذا كان الأشاعرة يذهبون الى ذلك ، فسبب ذهابهم أنهم لا يريدون أن ينسب إلى الإنسان أى عمل بل الكل ينسب الى الله فهو يفعل ما يشاء . وذلك طبقاً لفكر تهم عن العلة والمعلول وانكارهم الترابط الضرورى بينهما ، فاذا كانوا لم يلجأوا الى القول بالترابط فى ميدان العلية ، فانهم ينسبون الى الله تعالى كل أفعال الإنسان ويردونها اليه .

ففكرة الكسب اذن لاتحل المشكلة ، ولو أدرك الأشاعرة ما يترتب على رأيهم هذا من ابطال الحكمة العملية والصنائع الفاعلة لتريثوا قبل الإدلاء بآرائهم . ولكنهم راموا القول بهذا ، لا لنظر أداهم الى ذلك ، بل لمساندة أمور اعتقدوا بها سابقاً (۱) . وهذا هو الحدل الذي على أساسه يبحث المتكلمون مشكلاتهم وهو لا يخلو من التناقض ولا يسمو الى مرتبة البرهان واليقين .

فابن رشد قد خرج بهذه المشكلة عن هذا النطاق الحدلى أالبحت الذي فرضه المتكلمون حولها ، وبحها بحثاً برهانياً (٢) . اذا اهتم بالخلاف حول أدلة العقول ، وربط ذلك بنواحي مذهبه الأخرى ، وأهمها العناية والغائية وأدلة وجود الله ، فأصبحت بذلك جزءا من مذهبه الشامل ، الذي يخضع كل شيء للعلاقات الضرورية بين السبب والمسبب ، ويرد كل شيء الى أسبابه التي تدرك بالعقل .

<sup>(</sup>١) تلخيص ما بعد الطبيعة ص ٨٥.

<sup>(</sup> ٢ ) يمكن توجيه بعض أوجه النقد إلى رأى ابن رشد فى مشكلة القضاء و القدر . راجع : مقالننا عن مشكلة الحرية فى الفكر الإسلا مى بكتاب دراسات فلسفية والمهداة إلى الأستاذ الدكتور أبرإهيم مدكور بمناسبة بلوغه السبعين عاماً ص ٢١٢ وما بعدها – القاهرة ، الهيئة المصرية العامة الكتاب.

درسنا فى الأبواب والفصول السابقة ، النزعة العقلية فى تفسير ابن رشد المعرفة ، كما بينا دور العقل فى تفسير الوجود ، سواء تمثل ذلك فى دراسة مشكلة قدم العالم أومشكلة الفيض أو تفسير الظواهر الفلكية وكيف كانت اراء ابن رشد فى هذه المجالات كلها تعد تعبيرا عن اعتقاده بأن العلاقات بين الأسباب والمسببات تعد ضرورية .

وانتقلنا بعد ذلك إلى الكشف عن دور العقل فى الحانب الإنسانى وذلك عن طريق بيان رآى ابن رشد فى مشكلة الحير والشرومذهبه فى القضاء والقدر . وقد رأينا كيف المتزج البعد الإنسانى بالبعد الإلهى فى تصورابن رشد لها تين المشكلتين .

وقد آن لنا الآن الانتقال إلى الجزء الأخير من بحثنا وموضوعة العقل والله . ولسنا في حاجة إلى القول بأن هذا الجزء يعد أبرز الأجزاء أو الجوانب الى تعد شاهده على الانجاه العقلى عند فيلسوفنا .

وقد قسمنا هذا الباب إلى فصول أربعة : فصل أول حللنا فيه ثلاثة أدلة قال بها ابن رشد ، و فصل ثان كشفنا فيه عن رأى ابن رشد في مشكلة التوفيق بين الفلسفة والدين ، وسيتبين لنا كيف أن رأى ابن رشد كان تعبيرا عن تمسكة بالعقل والبرهان . و فصل ثالث تتبعنا فيه أراء ابن رشد في مشكلة خلود النفس من كافة جو انبها معتمدين في هذا المجال على المؤلفات والشروح معا ، أى مؤلفات ابن رشد و شروحه على كتب أرسطو ، أما الفصل الرابع و الأخير ، فقد درسنا فيه رأى ابن رشد في بعث الرسل .

# الباب أنخامس

# العقل و الله

و يتضمن. هذا الباب الفصول الآتية:

الفصل الأول : أدلة ابن رشد على وجود الله أدلة عقلية ،

الفصل الثانى : اتفاق العقل والشرع والتوفيق ببن للدين والفلسفة ،

الفصل الثالث: خلود النفس،

الفصل الرابع: بعث الرسل،

ه وأما الغاية التي يقصد إليها في تعلم الفلسفة ، فهي معرفة الخالق تعالى وأنه واحد غير متحرك وأنه العلة الفاعلة لجميع الأشياء وأنه المرتب لهذا العالم بجوده وحكمته وعدله . وأما الأعمال التي يعملها الفيلسوف فهي التشبه بالخالق بمقدار طاقه الإنسان ،

[الفارابي: رسالة فيما ينبغي أن يقدم قبل تعلم الفلسفة ص ١٩]

الفصل الأول : أدلة ابن رشد على وجود الله أدلة عقلية

يتضمن هذا الفصل" العناصروالموضوعات الآتية :

- دليل العنابة الإلهية أو الأسباب الغائية .
  - دليل الاختراع
- أوجه ارتباط الدليلين بآراء ابن رشد فى تأكيد العلاقة الضرورية بن الأسباب و المسببات
  - ، البعد عن الطريق الحطابي والطريق الحدلي الكلامي
  - دليل الحركة وكيف تابع ابن رشد أرسطو في هذا الدليل

# الفصلالأول

# أدلة ابع رشد على وجود الله أدلة عقلية

عهيد

كان منتظراً من ابن رشد أن يقدم لنا دليلا أو أكثر من دليل على وجود الله تعالى . إذ أنه كفيلسوف من فلاسفة الإسلام لابد أن يتعرض لهذا الموضوع ، موضوع التدليل على وجود الله . وقد فعل ذلك كثير من المتكلمين الذين سبقوه سواء كانوا معتزلة أو أشاعرة .

وما يقال عن المتكلمين ، يقال عن الفلاسفة سواء عاشوا في المشرق العربي ، أو في المغرب العربي . فنجد صند الكندي (١) أكثر من دليل على وجود الله . و نجد ذلك عند الفار ابي (٢) و ابن سينا ، كما نجده - إذا انتقلنا من المشرق إلى المغرب - عند ابن طفيل (٣) .

وإذا كنا نجد عند ابن رشد اتحاها عقلياً ، فإنه كان حريصاً بناء على هذا الانجاه العقلى ، أن يبرز الأخطاء تارة والمغالطات تارة اأخرى في كثير من الأدلة والانجاهات التي سبقة . ظهر ذلك في نقده اللحشوية والصوفية والأشاعرة ، وأيضاً ابن سينا . ولسنا الآن في مجال دراسة أوجه نقده لهولاء المتكلمين أو الفلاسفة أو غيرهم ، بل بهمنا بصفة خاصة دراسة أدلته على وجود الله .

و يمكن القول بأن ابن رشد قد قدم لنا ثلاثة أدلة على إوجود الله. وهذه الأدلة هي :

<sup>(</sup>١) راجِع في ذلك الفصل الثالث من الباب الأول من كتابنا : مذاهب فلاسفة المشرق .

<sup>(</sup>٢) يمكن الرجوع إلى كتابنا : ثورة العقل في الفلسفة العربية ص ٨١ وما يعدها ـ

<sup>(</sup>٣) راجع كتابنا : الميتانيزيقا في فلسفة ابن طفيل (القسم الإلمي) دار المعارف بالقاهرة .

- 1 دليل العناية الإلهية أو الأسباب الغاثية
  - ٢ دليل الاختراع
  - ٣ دليل الحركة .

ولنحلل الآن هذه الأدلة ، مركزين بصفة خاصة على ما فيها من أتجاه عقلى :

الدليل الأول :

دليل العناية الإلهية أو الأسباب الغاثية :

الهدف من هذا الدليل الوقوف على العناية بالإنسان ؛ وخلق جميع الموجودات من أجله (١) .

ويقوم هذا الدليل على أصلين: أحدهما أن جميع الموجودات الى هاهنا موافقة لوجود الإنسان ، وثانيهما أن هذه الموافقة هى ضرورة من قبل فاعل قاصد لللك مريد ، إذ لا يمكن أن تكون هذه الموافقة بالانفاق (٢) ،

وهذا الدليل يتعرف على الله بمصنوعاته ، وهي طريقة الحكماء . افإن الشريعة الحاصة بالحكماء هي الفحص عن جميع الموجودات . إذ كان الحالق لايعبد بعبادة أشرف من معرفة مصنوعاته التي تودي إلى معرفة ذاته سبحانه على الحقيقة ، الذي هو أشرف الأعمال عنده و أحظاها لديه (٣) .

Dr. A,F. El. Ehwany: Islamic philosophy. p. 128-129

( ٣ ) تفسير مابعد الطبيعة ج ١ ص ١٠. وهذه العبارة أحسبها في غاية الأهمية والدلالة ، إذ تبين كيف استمد ابن رشد من القرآن طريقاً ينزع نحو إثبات العناية والغائية بطريقة فلسفية . هذا بالإضافة إلى أنه تحاوز طريق الحطابيين التقليدي إلى طريق الفلاسفة البر هاني . ويشير Renan في كتابه Averroes إلى أن هذا النص الحام غير موجود في الطبعة اللا تينية ، وأن Munk في حجه من العبرية . وهذه الترجمة موجودة بكتابه Melanges ص ٢٥٠٤ .

<sup>(</sup>١) مناهج الأدلة ص ١٥٠.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ١٥٠ و أيضاً :

أى أن من أراد معرفة الله معرفة تامة ، عليه الفحص عن منافع جميع الموجودات (١) .

وهناك أمثلة كثيرة تدل على موافقة جميع الموجودات لوجود الإنسان، وعلى العناية الإلهية ، وذلك كالشمس والقمر والنبات والحيوان والحماد وأعضاء الإنسان . « إذ تظهر العناية في أعضاء البدن وأعضاء الحيوان ، أعنى كونها موافقة لحياته و جوده » (٢) و وجود هذه الأشياء التي على وجه الأرض وبقاؤها محفوظة الأنواع شي مقصود ضرورة ، ولا يمكن أن يكون فاعلها بالانفاق (٣) .

فالشمس مثلا لو كانت أعظم جرماً مما هى أو أقرب مكاناً لهلكت أنواع النبات والحيوانات من شدة الحر. ولو كانت أصغر جرما أو أبعد لهلكت من شدة البرد. ولو لم يكن لها فلك ماثل لما كان هنا صيف ولاشتاء ولا ربيع و لاخريف . و هذه الأزمان ضرورية في وجود أنواع النبات والحيوان، و لولا الحركة اليومية لم يكن ليل ولانهار (٤) .

أما القمر فأثره و اضمع بين . إذ أنه لو كان أعظم مما هو أو أصغر أو أبعد أو أقرب أو لم يكن نوره مستفاداً من الشمس لما كان له هذا الفعل (٠) .

وليست العناية قاصرة على الشمس والقمر فحسب ، بل نجدها فى سائر الكواكب وفى أفلاكها وفى مسيراتها مسيرات معتدلة فى أبعاد محدودة من الشمس (٦) . ولو وقف جرم من الأجرام الساوية لحظة واحدة لفسد ما على الأرض فضلا عن أن تقف كلها (٧) .

<sup>(</sup>١) مناهج الأدلة ص ١٥١.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ١٥٠ .

<sup>(</sup> ٣ ) تلخيص ما بعد الطبيعة ص ١٦٠ .

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق ص ١٦٠ .

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق ص ١٦١.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ١٦١ .

<sup>(</sup>٧) مناهج الأدلة ص ١٩٧ . الابد لنا من القول بأن ما يقصده ابن رشد بالعناية ، إنما هي=

فإذا نظر الإنسان إلى شئى محسوس ، فرآه قد وضع بشكل ما وقدرما ووضع ما موافق فى جميع ذلك للمنفعة الموجودة فى الشكل المحسوس والغاية المطلوبة حتى يعترف أنه لو وجد بغير ذلك الوضع أو بغير ذلك القدر لم توجد فيه تلك المنفعة على القطع أن لذلك الشئ صانعا صنعه ، ولذلك وافق شكله ووضعه وقدره تلك المنفعة ، وأنه لايمكن أن تكون موافقة اجتماع نلك الأشياء لوجود المنفعة بالاتفاق (١) .

ويمكن التدليل على ذلك ببعض الآيات القرانية ، ومنها قوله تعالى : وألم نجعل الأرض مهاداً ، والحبال أوتاداً ، وخلقناكم أزواجا ، وجعلنا نومكم سباتاً ، وجعلنا الليل لباسا ، وجعلنا النهار معاشا ؛ وبنينا فوقكم سبعا شدادا، وجعلنا سراجا و هاجا وأنز لنا من المعصرات ماء نجاجا، لنخرج به حبا ونباتا وجنات ألفافا » (٢) . فهذه الآيات تتضمن التنبيه على موافقة أجزاء العالم لوجود الإنسان (٣) . فالأرض خلقت بصورة يتأتى لنا المقام عليها ، ولو كانت بشكل اخر غير شكلها ، أو في موضع اخرغير الموضع الذي هي عليه ، أو بقدر غير هذا القدر ، لما أمكن أن نوجد فيها ولا أن نخلق عليها (٤) . وقوله تعالى : تبارك الذي جعل في السهاء بروجا، وجعل فيها سراجا وقمرا منيرا » (٥) . وقوله تعالى : والذي جعل لكم وجعل في الشاء بروجا، الأرض فراشا » (١) .

واعتمادا علىمايقو له ابن رشد (٧)، يمكنني نظم دليله في صورة قياس كالآتي:

العناية على النحو الكلى ، لا العناية بالجزئيات الفردية . وقد أشرنا إلى ذلك في مشكلة الخير و الشر ،

<sup>(</sup> ١ ) مناهج الأدلة س ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) الآيات من ٦ إلى ١٦ من سورة النبا.

<sup>(</sup>٣) مناهج الأدلة ص ١٩٦.

<sup>( ؛ )</sup> المصدر السابق ص ١٩٦.

<sup>(</sup>أه ) الآية ٦١ من سورة الفرقان .

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٢ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٧) مناهج الأدلة ص ١٩٥.

العالم بجميع أجزائه يوجد موافقاً لوجود الإنسان والكائنات (مقدمة صغرى) •

كل ما يوجد موافقاً فى جميع أجزائه لفعل واحدو مسدداً نحوغاية واحدة فهو مصنوع (مقدمة كبرى)

فدلالة العناية تدل على هذين الأصلين السالفين معاً ، ولذلك كانت أشر ف الدلائل على وجود الصانع (١) .

و يجدر بنا القول بأن خير ما في هذا الدليل. نقده لفكرة الإمكان و الاتفاق ورده كل شي في الكون إلى أسبابه الضرورية المحددة . فما أبعد الفرق إذن بين الركائز التي يستند إليها هذا الدليل ، وبين مناداة المتكلمين بالجواز و الإمكان، أو قول ابن سينا بأن وجود العالم ممكن يقول ابن رشد . و فهذا النوع من الاستدلال في غاية المضادة للاستدلال الذي زعمت الأشعرية أنه الطريق إلى معرفة الله سبحانه ، وذلك أنهم زعموا أن دلالة الموجودات على الله ، ليس من أجل حكمة فيها تقتضي العناية، ولكن من قبل الجواز أي من قبل ما يظهر في جميع الموجودات أنه جائز في العقل أن يكون بذه الصفة وبضدها و (٢) .

ونستطيع أن نقول من جانبنا ، أن فى نظرة ابن رشد و دليله، نزعة عقلية واضحة ، قلما توجد عند أى متكلم أو فيلسوف به ممن سبقوه وكلك فيه ربط و ثيق بين العناية و الغائية ، كما فعل أرسطو ، إذ أننا نستدل على وجود الغائية فى الكون ، من مظاهر العناية فيه ، وإن كان ابن رشد للوثر ات إسلامية حقد ربط بين الجانبين بصورة أكثر شمولا من أرسطر الفيلسوف اليو فانى .

<sup>(</sup> ۱ ) المصدر السابق ص ۱۹۵.

<sup>(</sup> ۲ ) المصدر السابق ص ۱۹۸ – ۱۹۹ -

ولكن هذا يجب ألاينسينا ما فى فكرة الغائية من أوجه ضعف(١) ، وكثيرا ما نجد أكثر من نقد يوجه إلى هذه الفكم، وسنشير إلى ذلك بعد قليل .

وإذا كنا قد أشرنا إلى أن ابن رشد قد قال بدليل على وجو د الله معتمدا أساساً على فكرة الغائية ، فإنه لم يكن وحده هو المعبر عن هذه الفكرة ، ولم يكن أول القائلين بها ، وقد سبق أن أشرنا إلى أرسطو .

بل نجد قبل أرسطو ، أستاذه أفلاطون ، إذ أن أفلاطون في برحمه على وجود الله ، يقدم لنا مجموعة من الأدلة ، منها دليل نستطيع أن نقول إنه يستند إلى فكرة الغائية ، إذ أن أفلاطون يبين لنا أن العالم يعد غاية في الحمال ولا يمكن أن يكون النظام الموجود فيه نتيجة للمصادفة . إن هذا العالم من صنع عقل كامل رتب كل شي ، ترتيباً عن قصد ، وليس عن المصادفة .

إن الخير – فيما يرى أفلاطون فى محاورته فيدون – هومحوركل شيء وأساسه ، وإذاكان الله علة عاقلة ، فان العاقل لابد أن يتوخى دواماً الخير .

بل إن هذا الحانب الغائى يظهر عند أفلاطون في وصفه لله بأن روح خبر عاقل مدبر عادل منظم .

كما يظهر هذا الجانب الغاتى أيضاً فى تفسيره للشرور، وذهابه إلى أن الإله لم يرد الشر، بل إن سمح به لأجل الحير الذى يفيض على العالم. كما يظهر ذلك فى نقده للآلية ، متأثراً فى بعض جوانب هذا النقد بأنكساغوراس الذى قال بالعقل .

<sup>(</sup>١) راجع نقدنا لفكرة الغائية فىالفصل الحاص بعلل الموجودات رثائيتها فى عالم الطبيعة منكتابنا « الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا » .

وما يقال عن فريق من فلاسفة اليونان ، يقال عن كثير من فلاسفة العصر الوسيط ، فأو غسطين على سبيل المثال ، نجد لدية اتجاها نحو إثبات الغائية والنظام ، ورفضاً للمصادفة . إن أوغسطين في تدليله على وجود الله يعتمد في بعض أدلته على فكرة الغائية ، إذ أن يبين لنا ما في الوجود من نظام وحمال ، وإذن لابد أن يكون الوجود صادراً عن الله تعالى ، إذ أن النظام و الحمال لا يوجدان مصادفة . كما أن أوغسطين في معرض تفسيره للشرو دفاعه عن العناية و عن الغائية ، لم ينسب الشر إلى المادة ، إذ أن المادة تعد وجوداً ، بالإضافة إلى أن الله هو الذي خلقها ، ومن هنا كان الشر فساداً لإحدى خصائص الموجود ، تماماكما نقول ، إن فساد البعض يؤدى إلى كون وحياة البعض الآخر .

و لا نريد فى هذا المجال عرض تاريخ فكرة الغائية و تتبعها عند فلاسفة جاءو ا بعد فيلسوفنا ابن رشد ، كالقديس توما الأكويني على سبيل المثال ، بل كل ما قصدنا إليه هو الإشارة إلى مجموعه من المفكرين الغربيين سبقوا ابن رشد .

وإذا تساءلنا عن هذه الفكرة ، فكرة الغائية ، في المحيط الفلسفي الإسلامي العربي ، قبل ابن رشد ، استطعنا القول بأننا نجدها كثيراً ما تتردد عند المعتزلة وخاصة في دراستهم لأصل من أصولهم الحمسة ، وهو أصل العدل ، إذا أن القول بالعدل ، يتفرع عنه عند المعتزلة القول بالغائية والعناية الإلهية .

وما يقال عن المعتزلة ، يقال عن الأشاعرة ، الذين أثبتوا فى كثير من كتبهم التى ألفوها ، وجود العناية الإلهية وربطوا بينها وبين القول بالغائية ، بل بل إن هذه الفكرة لا توجد عند متكلمين فقط كالمعتزلة والأشاعرة ، بل جدت عند فلاسفة عرب ، سواء عاشوا فى المشرق العربي أو وجلوا فى المغرب العربي قبل ابن وشد .

فعلى سبيل المثال ، نجد هذه الفكرة عند الكندى ، فى در استه لعلل الموجودات وقوله بعلة رابعة هى العلة الغائية ، بحيث تنضم هذه العلة إلى علل ثلاث أخرى هى العلة المادية والعلة الصورية والعلة الفاعلة ، تماماكما فعل أرسطو قبل الميلاد، حين قال بالعلل الأربعة ، متأثراً فى قوله هذا بصورة من الصور بفلاسفة سبقوه كفيثاغورث وأفلاطون .

كما نجد هذه الفكرة أيضا في تدليل الكندى على وجود الله تعالى : إذ أنه يقدم لنا في دليل من أدلته على وجود الله ، الأسباب التي من أجلها يجب أن نعتقد بالحكمة الإلهية والغائية .

وما يقال عند الكندى يقال أيضا عن ابن سينا الذى نجد فى فلسفته حديثا لا ينقطع عن الغائية ، سواء فى الحانب النقدى من مذهبه ، حين يكشف عن الأخطاء الموجودة عند أنبا دوقليس و يمقر يطس ، أو فى الحانب الإبجابى من مذهبه حين يتابع أرسطو فى القول بالعلة الغائية ، وحين يقدم لنا أمثلة على هذه الغائية الموجودة فى الكون ، سواء منه ما كان علويا أو كاد (عالم ما فوق فلك القمر وعالم الكون والفساد) .

والواقع أن حديث فلاسفة المغرب عن الغائية قد جاء مستفيضاً ومليثا بالأمثلة والشواهد التي يقدمونها لنا . ففي المغرب العربي ، نجد ابن طفيل في قصته الفلسفية دحى بن يقظان ، و قى كثير من آرائه الفلسفية التي نجدها مبثوثة في هذه القصة ،حديثاً عن الغائية و عن العناية الإلهية ، حتى أنه يقدم لنا دليلا من أدلته على وجود الله يستند إلى هذه الفكرة ، فكرة الغائية والعناية الإلية

فيلسوفنا ابن رشد تأثر إذن بدراسات كثير من الذين سبقوه في هذا المجال ، بحيث تحدثوا عن الغائية ، وإن كنا تجد عند ابن رشد ربطا دقيقا بين آر اثه في السببيه وضرورة تلازم الأسباب و المسببات ، وبين قوله بالغائية ، ربطا أدق من الذي تجده عند مفكرين و فلاسفة سبقوه . كما

نجد ــ كما سنرى ــ ربطاً بين القول بالغائية والقول بالاختراع وهذا هو دليله الثانى على وجود الله تعالى .

و قبل أن ندرس هذا الدليل ، دليل الاختراع ، نرد أن نشر إن أن فكرة الغائية — مع ما نجاه في بعض جوانها من صحة أو دقة — قد تعرضت لكثير من أوجه النقد من جانب كثير بعض الفلاسفة ، سواء قبل الميلاد كذ عقر يطس أو بعد الميلاد كالفيلسوف الإنجليزى دفدهيوم . وكثير والفيلسوف الألماني كانت والفيلسوف الفرنسي هنرى برجسوں . وكثير من أوجه النقد هذه تقوم على مجموعة محددة من الأفكاز عن بيها أن الاعماد على الغائية في تقديم دليل على وجود الله تعالى ، أى الدليل الغائي ، يقوم على أساس تمثيل الكون بالآلة الصناعية ، وبالتالي تمثيل الله بالصانع على أساس تمثيل الله بالصانع الإنساني ، في حين أن الصانع الإنساني تعدصفاته غير صفات الله تعالى ، إذ أن الصانع الإنساني يعد علة محدودة ، يعمل في بجال معين و في جزء عدد . إن الصانع الإنساني يعد علة متناهية ، في حين أن الله يعد لامتناهيا ، ومن هنا فلا يوجد مبرر للتشبية ، تشبيه الله بالصانع الإنساني .

ومن بين أوجه النقد أيضاً أن القول بالغائية يعد شيئاً يرجع إلى ذات الشخص الذي يقترض وجودها ، ومن هنا فلا يصبح أن نستخدم مبدأ الغائية في البرهنة على نتائج تتجاوز هذا الجانب الذاتي الشخصي .

ومهما يكن من أمر فقد قدم لنا ابن رشد مجموعة من انشواهد التى تعد مويدة لفكرته التى يستند إليها فى القول بأول دليل من أدلته على وجود الله ، وهذه الفكرة هى فكرة الغائية أوالعناية الإلهية . وآن لنا أن ننتقل إلى دليل آخر يرتبط من يعض جوانبه وزواياه بدليل الغائية أوالعناية الإلهية، وهذا الدليل ، هو دليل الاختراع .

#### الدليل الثاني : دليل الاختراع

وإذا كان الدليل الأول - دليل الغائية - قد استند إلى مبدأ السببية و نقد فكرة أن العالم و جد اتفاقاً و مصادفة ، فإن الدليل الثانى - دليل الإختراع - يقوم إلى حد كبير على نفس الأساس .

ولعل مما يويد ذلك ما يذهب إليه ان رشد إلى أن مقصد الشرع من معرفة العالم، أنه مصنوع لله ومخترع له، وأن لم يوجد عن الاتفاق ومن نفسه (١).

ويرى ابن رشد أن دلالة الاختراع يدخل فيها وجو د الحيوان بأنواعه ووجود النبات والسموات .

ويقيم ابن رشد دليله على أصلين :

الأصل الأول : هذه الموجودات مخترعه .

الأصل الثاني : كل مخترع ، فله مخترع .

وهذان الأصلان – فيا يرى فيلسوفنا – ابن رشد – يوجدان بالقوة في جسيع فطر الناس (٢) .

فالأصل الأول يعد معروفاً بنفسه فى الحيوان و النبات . وهو يدلل على. ذلك بقول الله تعالى : « إن الذين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذباباً ولو اجتمعوا له (٣)

ومعنى هذا أننا إذا رأينا أجساما مادية، ثم رأينا الحياة تحدث فيها ، علمنا علم اليقين أن هناك موجداً أوجدها . فلكل شي سبب ، و لاشي يحدث عن طريق المصادفة .

<sup>(</sup> ١ ) مناهج الأدلة ص ١٩٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٥١.

<sup>(</sup>٣) الآية ٧٣ من سورة الحج .

أما السموات فنحن نعلم من جهة حركاتها المنتظمة ، أنها مأمورة بالعناية بما يوجد فى هذا العالم ومسخرة لنا . والمسخر المأمور ، مخترع من جهة غيره ضرورة (١) .

غاذا اجتمع هذا الأصل مع الأصل الثاني الذي يرى أن كل مخترع له مخترع ، صح لنا أن للموجود فاعلا مخترعاً له (٢) ،

وإذا كان فى هذا الدليل ضرورة تحتم الوصول إلى الحالق ، فهذه الضرورة نابعة من معرفة الموجودات نفسها يقول فيلسوفنا و ولذلك كان واجبا على من أراد معرفة الله حق معرفته، أن يعرف جواهر الأشياء ليقف على الاختراع الحقيقي في جميع الموجودات لأن من لم يعرف حقيقة الشي لم يعرف حقيقة الشي الموت عرف حقيقة الاختراع (٣). يقول الله تعالى : وأو لم ينظروا في ملكوت السموات والأرض وما خلق الله من شي (٤) . . .

أما الآيات التي تشير إلى دلا لة الاختراع، فمنها قوله تعالى: و فلينظر الإنسان مم خلق، خلق من ماء دافق (٥)، وقوله أيضا: وأفلاينظرون إلى الإبل كيف خلقت و (٦).

وقد يحسن الربط بين الدليلين ، إذ أن فيهما — كما سبق أن أشرنا — بعض المبادئ المشتركة كالسببية والغائية . و دليل هذا قوله تعالى : ﴿ يَاأَيُّهُ النَّاسُ اعبدوا ربكم اللَّي خلقكم والذين من قبلكم لعلكم تتقون . الذي جعل لكم الأرض فر اشا والسهاء بناء و أنزل من السهاء ماء فأخرج به من الثمر ات رزقا لكم ، فلا تجعلوا لله أنداداً وأنتم تعلمون ، (٧) .

<sup>(</sup>١) مناهج الأدلة ص ١٥١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٥١.

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ١٥١ .

<sup>(</sup> ٤ ) الآية ه ١٨٥ - من سورة الأعراف.

<sup>(</sup> ه ) الآية ٦ من سورة الطارق .

<sup>(</sup> ٦ ) الآية ١٧ من سورة الفاشية .

<sup>(</sup> ٧ ) الآية ٢٢ من سورة البقرة .

ويذهب ابن رشد إلى أن الدليل الأول والدليل الثانى ، عدان ملائمن المخراص أى العلماء ، وللجمهور أيضا، ولكن الاختلاف بين المعرفتين ، معرفة العلماء ومعرفة الحديور ، فى التفصيل . « فالحمور يتتصرون من معرفة العناية والاختراع على مه هو مدرك بالمعرفة الأوى المبنية على عام الحس . أما العلماء فيزيدون على ما يدرك من هذه الأشياء بالحس ، ما يدرك بالبرهان ، أعنى من العناية والاختراع » (۱) أى أن الحمهور إذا كانت معرفتهم حسية ، فالعلماء معرفتهم عقلية يقينية . وهكذا فلمحالتدرج من الحس إلى العقل فى دلالة الاختراع وربط ذلك بطبقات الناس ، فدرجة الفهم تختلف من جهة العمق فى معرفة الشي الواحد نفسه . فالحمهور ينظر وأن لها صانعا أو جدها . أما العلماء فيزيدون على ذلك معرفة وجه الحكمة وأن لها صانعا أو جدها . أما العلماء فيزيدون على ذلك معرفة وجه الحكمة فها . ومهذا يكونون أعلم بالصانع من جهة أنه صانع ، أكثر من الذي يعرف فهما .

وإذا كان الجمهور يعرف المصنوعات و موجدها ، وكذلك العلماء ، مع تفاوت في المرتبة ، فان الدهرية الذين جحدو الصانع ، حالهم كحال من أحس مصنوعات فلم يعترف أنها مصنوعات ، بل يرجع ذلك إلى الاتفاق والأمر الذي يحدث من ذاته (٢) . وهذا الربط بين مذهب الدهرية من جهة ، والقول بالاتفاق من جهة أخرى يدلنا على أوجه الحطأ التي وقع فها الأشاعرة حين نادوا بالاتفاق و الحواز و الإمكان :

ويجدر بنا القول بأن ابن رشد إذا كان يذهب إلى أن دايلي العناية والاختراع هما الطريق الشرعي الذي دعا الشرع إليه واعتمده الصحابة (٣)، فان هذا لايو دى إلى القول بأنه وقف عند حدود الخطابيين عندما يقفون عند

<sup>(</sup>١) مناهج الأدلة ص ١٥٣ - ١٥٤ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٥٤.

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ١٥٠ ، فصل المقال ص ٢٤ .

الآيات القرآنية وحدها . إنه - كما بينا - يحاول استخلاص العناصر الفلسفية العقلية من هذه الآيات ويرتفع إلى مستوى أهل البرهان . فاذا كانت توجد في الكتاب العزيز الطرق الثلاثة وهي الحطابية والجنالية والبرهانية . المرحودة لحميع الناس ، والطرق المشتركة لتعليم أكثر الناس والخاصة (١) ، فإن ابن رشد بريد الارتفاع عن طريق كل من الخطابيين وأهل الحدل . حي يصل إلى أهل البرهان . وذلك لا يتسنى له إلا بتأويل الآيات القرآنية تأويلا برهانيا - كما سيتبين في رأيه في موضوع التوقيق بين العقل والشرع - يقول ابن رشد : د إن الأقاويل الشرعية المصرح بها في الكتاب العزيز للجميع لها ثلاث خواص دلت على الإعجاز : أحدها أنه لايو جد أتم إقناعا و تصديقا للجميع منها . والثانية أنها تقبل النصرة بطبعها إلى أن تنتهى إلى حد لايقف على التأويل فيها ، إن كانت مما فيها تأويل ، إلا أهل البرهان . والثالثة أنها تتضمن التنبية لأهل الحق على التأويل الحق . وهذا لايوجد في مذاهب الأشعرية ولامذاهب المعترزة، أعنى أن تأويلاتهم لاتقبل النصرة ، ولاتضمن التنبيه على الحق ، و هذا كثر ت البدع (٢) .

إن في هذا القول من جانب فيلسو فنا ابن رشد نزوعاً فلسفياً و اضحاً سار عليه الفيلسو ف المغربي ، حين ساق الآيات للاستدلال منها على وجود الله تعالى ، ولكنه لم يتقيد بها ، على نحو تقيد الخطابي بها ، ولم يقف منها موقف أهل الحدل ، أي علماء الكلام ، بل نزع نحوها منزعاً السفياً برهانياً ، حتى استحاات عنده إلى أدلة تغوص في مجال العقل ، وتساير أجزاء النسق الفلسفي الذي ارتضاه لنفسه وقال به ، بحيث يرتبط رأيه بالنسبة للتدليل على وجود الله تعالى ، بارائه في المشكلات الفلسفية الأخرى التي بحث فيها ، ومن بين هذه المشكلات مشكلة الحير والشر و مشكلة السببية .

<sup>(</sup>١) قصل المقال ص ٢٤.

<sup>(</sup>٢) فصل المقال ص ٢٥.

ونود تأكيداً على ما نذهب إليه ، أن نقول إن ابن رشد إذا كان يرى أن قصد الشرع هو معرفة أن العالم محترَّع لله ؛ فإنه لم يستغل هذا الجانب ، في مهاجمة الفلسفة اليونانية ، كما يفعل الذين بهاجمون المنطق والفلسفة الأرسطية اليونانية بسلاح القرآن .

فالصنعاني مثلاً في كتابه و ترجيح أساليب القرآن على أساليب اليونان (١) ، حيثما وجد بعض الآيات التي تدل على معرفة الخالة. ، فإنه يتخذ من ذلك سبيلا لمهاجمة أساليب اليونان ، ونقطة ارتكاز للهجوم على الفلسفة .

أما ابن رشد فلم يتخذ من ذلك نقطة ارتكاز لمهاجمة الفلسفة و ذلك لأنه فيلسوف أصلا ، وهو إلى تأييد الفلسفة و تفضيلها على غيرها من الطرق ، أمر ب ، إذ أفريسمو بأهل البرهان على غيرهم من أهل الحطابة والحدل ولذلك يجدر القول بأن استخراج ما فى أدلته على وجود الله من نظر عقلى، أجدى من القول بأن هذا دليل قرآنى ، وذاك دليل فلسفى .

<sup>(</sup>۱) صفحة ۲۲-۲۲.

### الدليل الثالث: دليل الحركة:

ليس من الصواب - عندى - الفصل فصلاً تاماً بين دلبلى العناية والاختراع من جهة ودليل الحركة من جهة أخرى ، والقول بأن الداياين الأولين هما دليلا الشرع ، والدليل الأخير هو دليل أرسطو أو دايل الفلسفة . إذ لا يحفى تأييد ابن رشد لدليل الحركة تأييداً تاماً .ويبدو ذلك في ربطه بين دليل الحركة والأدلة على قدم العالم . وكذلك حين نقده لدليل ابن سينا وتعديله له . اذ أن هذا النقد والتعديل يقوم على ضرورة الوصول من الحركة والحركة أول ، أى أنه حور مشكلة الواجب والممكن إلى مشكلة الحركة والمحركة

فهو لا يفصل اذن بين هذه الأدلة في استدلاله على وجود الله ، بل كل دليل يحاول الوصول الى القول باله للكون ، ولكن من زوايا مختلفة .

فالنظر في الحركة الموجودة في الكون يؤدى الى تصور محرك أول لمذه الحركة اذ أن الفلاسفة عندما تصفحوا صور الموجودات، تبين لهم وجوب ارتقاء الأمر في هذه الحواهر الى جوهر بالفعل عرى عن المادة ، فلزم أن يكون هذا المحالج هر فاعلاغير منفعل أصلا ولا يلحقه كلال ولا تعب ولافساد. اذكان هذا انما لحق الحوهر الذي بالفوة اذكان هذا أنما لحق الحوهر الذي بالقوة لامن قبل أنه فعل محض وذلك أنه لما كان الحوهر الذي بالقوة ، انما يخرج الى الفعل من قبل جوهر هو بالفعل ، لزم أن ينتهى الأمر في الموجودات الفاعلة المنفعلة الى جوهر هو فعل محض وأن ينقطع التسلسل بهدا الحوهر (۱) .

فلا يمكن أن تكون الموجودات بأعيانها محركة للنواتها ، أى يكون تحرك الأشياء من غير محرك . فالمادة الموضوعة للنجار وهي الحشب لا يمكن أن

<sup>(</sup>١) تهافت التهافت ص ١٠٧.

نحرك نفسها ان لم يحركها النجار . ولا الأرض يمكن أن يكون مها نبات ان لم محركها البلو(١) .

وقد تبين في الدام الطبيعي أن كل حركة لها محرك (٢). وأن المتحرك اتما يتحرك من جهة ما هو بالقوة والمحرك بحرك من جهة ما هو بالفعل وأن المحرك اذا حرك تارة ولم محرك أخرى ؛ فهو محرك بوجه ما ، اذ توجد فيه القوة على التحريك حين لا محرك . و فمي أنزلنا هذا المحرك الأقصى للعالم محرك تارة ولا محرك أخرى ، لزم ضرورة أن يكون هناك محرك أقدم منه ، فلا يكون المحرك الأول . فان فرضنا ايضاً هذا الثانى محرك تارة ولا محرك أخرى ، لزم فيه ما لزم في الأول . فباضطرار اما أن يمر ذلك الى غير أخرى ، لزم فيه ما لزم في الأول . فباضطرار اما أن يمر ذلك الى غير فلا بالذات المعرض (٣)

فلا بد اذن أن يكون للحركة بحرك هو فعل محض ولا يشوبه قوة أصلا، أى لا يوجد في وقت من الأوقات محركاً بالقوة ، لأنه ان كان هناك جوهر محرك أو فاعل ليس هو فعل محض ، بل تشوبه القوة ، فقد لا يحدث عنه نحريك في وقت من الأوقات . ومرد ذلك أن لا كل محرك تشوب القوة جوهره ، فقد لا محرك في وقت من الأوقات لأنه انما محرك بمحرك آخر مخرج له من القوة الى الفعل ، و يمكن في ذلك المحرك ألا يحضره ، (٤) . فما هو بالقوة بمكن ألا يكون موجوداً ، أي يفسد في وقت من الأوقات . وهذا ما يدلنا عليه العلم الطبيعي ، اذ كل ما يشوب جوهره القوة ، فهو كائن فاسد . وان كان بالقوة بمركاً في المكان ، فقد يمكن ألا يكون موجوداً في المكان ، فقد يمكن ألا يكون موجوداً

<sup>(</sup>١) تفسير ما بعد الطبيعة لابن رشد ، ج٣ ، ص ١٥٧٠ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ج٣ ، ص ١٥٦٥ ، وأيضاً :

E. Gilson: History of Christian Philosophy, p. 221.

<sup>(</sup> ٣ ) تلخيص ما بعد الطبيعة لابن رشد ص ١٢٤ .

<sup>(</sup> ٤ ) تفسير ما بعد الطبيعة لابن رشد ، ج٣ ، ص ١٥٦٦ ـ

عركاً (١) . ولذلك يجب ألا تشوب هذا المحرك قرة أصلا ، لا في الحوهر ولا في المكان ، ولا في غير ذلك من أصناف القوى ، وهذا هو معنى كون الحوهو فعلا . ولمساكان سبب القوة هو الهيولى ، فينبغى إذن أن يكون المحرك الأول خلواً مها . إذ كل سرمدى فهو فعل محض ، وكل ما هر فعل محض فليس فيه قوة (٢) .

وهكذا يحاول ابن رشد بتحليل فكرة الحركة والمحرك ، وفكرة انذوة والفعل ، الاستدلال على وجود الله تعالى ، رافضاً بذلك إمكانية التسلسل إلى ما لا نهاية ، لا يودى إلى القول بوجود الله ، أى محرك أول لا يتحرك .

ويوكد ابن رشد على تلك الفكرة حين يذهب الى أنه من الضروى أن يكون كل ما يتحرك اما أن يتحرك عن محرك غير متحرك ، واما أن يتحرك عن محرك متحرك ، وكان كل محرك متحركا ، فاما أن يتحرك من تلقائه ، واما أن يتحرك عن محرك من خارج ، متحركا ، فاما أن يتحرك من تلقائه ، واما أن يتحرك عن محرك من خارج ، والمحرك من تلقائه ، يظهر من أمره أنه أول الحركات المتحركة في المكان وأنه الايحتاج الى محرك من خارج . فالمتحرك عن شيء من خارج يتوسط بين المتحرك من تلقائه . والمتحرك الأخير الذي لا يحرك دون المتحرك من تلفائه (٣) . المتحرك أعن ما هو خارج والإنسان عكنه أن يحرك الحجر بمتوسط وهو المحكاز ، وبغير متوسط. فإن كانت هاهنا محركات متحركات عن ماهو خارج ، فليس يمكن فيها أن تحر الى غير نهاية من جهة ما هي أو ساط . اذ لو مرت الأوساط الى غير نهاية لم يكن لها أول ، وقد تبين أن ما لا أول له لا آخر

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، ج٣، ص ١٥٦٨.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ، ج ٣ ، ص ١٥٦٨ ، وأيضاً : تلخيص ما بعد الطبيعة ص ١٢٦ .

<sup>(</sup> ٣ ) للخيص المجاع الطبيعي ص ١١٤.

له ، لكن الأخير موجود ، فالأول اذن موجود ، وهو الذي يتحرك من تلقائه . وهذا ضرورى بديهي ، اذ الأوساط لا تتحرك دون الأول . وهذا يودى باضطرار إلى أن ينتهى الأمر في الأشياء التي محركها من خارج الى متحرك بمبدأ فيه وهو المتحرك بالطبع ومن تلقائه . وإلا مر الأمر الى غير نهاية ، وذلك ممتنع فيا هو بالذات (١) .

فينتج عن ذلك أن هناك محركاً أول بالطبع ، محركاً للكل ، اليه تنهى ماثر الحركات التي محركها من خارج . والحال في العلم الكبير كالحال في العالم الكبير كالحال في العالم الصغير الذي هو الإنسان أو الحيوان . والمحرك لهذا المتحرك غير متحرك أصلا بالذات . اذ لو كان متحركاً لكان جسماً ، ولكان له محركاً ، وهذا يؤدى الى المرور الى غير نهاية فلذلك يلزم ضرورة أن يكون المحرك للمتحرك من تلقائه غير جسم وغير متحرك أصلا بالذات (٢) .

و دليل هذا أيضاً ، القول بأنه لما كان هاهنا محرك أول و متحرك أخير ومحرك أوسط ، وكان الأخير غير محرك أصلا ، والمتوسط محركاً و متحركاً، فان هائة يؤدى ضرورة إلى أن يكون الأول غير متحرك ، اذ لوكان كل محرك متجركاً ، لما أمكن أن يفارق أحدهما الآخر ، حتى يوجد محرك غير متحرك. . فباضطرار لابد أن يوجد المحرك الأول خلواً من المتحرك ، اذ كان ألحرك وهو الأوسط مؤلفاً من شيئين ، وكل مؤلف من شيئين اذا أمكن في أحدهما أن يفارق صاحبه بالوجود أمكن في الآخر ؛ فيتبين من هذا أن هاهنا محركاً أول نسبته الى هذا الكل نسبة المحرك الأول في الحيوان المحيوان ، وانه غير متغير بالذات أصلا ولا يمكن فيه التغير (٢) ء

وهكذا استطاع ابن رشد الاستدلال على وجود الله بأدلة ثلاث تعبر

<sup>(</sup>١) المصدر السابق س ١١٥، وأيضاً: Aristotle: Physica B, 8 ch 5

<sup>(</sup>٢) تلخيص الساع الطبيعي ص ١١٦ ، وأيضاً ؛

E. gilson: History of Christian Philosophy p. 644.

<sup>(</sup> ٣ ) تلخيص السماع الطبيعي ص ١١٨ .

كل مها عن جانب معين . فدليل العناية يقوم أساساً على فكرة الغائية في الطبيعة ويرتبط بفكر ته عن الحير والشر . ودليل الاختراع يقوم على أن لكل شيء سبباً محدداً، وفيه رد على الدهرية من جهة، اذ أنكروا وجود هذه الأسباب، ورد على المتكلمين في قولم بالحواز والإمكان والإتفاق من جهة أخرى . أما دليل الحركة فدليل في غاية الأهمية عبر به كلمن أر مطوو ابن رشد عن ضرو رة القول بأن كل منحرك عله محرك. قد بينا في در استنا لمشكلة قدم العالم كيف أن أدلة الفلاسفة قد قامت على هذا الدليل ، إذ لابد عندهم من القول بحركة أزلية محركها أزلى ، أي لا يمكن القول بتوقف الحركة مدة ثم بدئها بعد ذلك ، بل هي أزلية أبدية .

و نود أن نشير فى ختام دراستنا لهذه الأدلة ، الى أن ابن رشد اذا كان قد تأثر فى دليله الأول ، (الدليل الغائر) ، بأرسطو ، بالإضافة الى موثرات دينية اسلامية أخرى ، فانه قد تأثر فى الدليل الثانى ، دليل الاختراع ، بأرسطو أيضاً ، من بعض الزوايا والجوانب، وخاصة اذا وضعنا فى الاعتبار أن ابن رشد يذهب الى قدم العالم ، بمعنى أن توجد مادة أولى قديمة .

وما يقال عن تأثره بأرسطو ، بالنسبة للدليل الأول والدليل الثانى ، يقال بصورة أوضح ، عن الدليل الثالث ، الذي يدخل الى حدكبير في اطار الدليل الكونى ، اذ أن الدليل الثالث ، دليل الحركة ، فيه متابعة لأرسطو الى حد كبير جدا ، اذ أن الله عند أرسطو هو المحرك الأول الذي لا يتحرك ، يمعنى أنه لابد عند أرسطو في القول بالمحرك الذي لايتحرك لا يتحرك ، ولا يمكن أن نمر في ذلك الى ما لا نهاية ، بل لا بد من القول "بوجو د محرك لا يتحرك عن أشيء آخر .

## الفصل الثاني : اتفاق العقل والشرع والتوفيق بين الدين والفلسفة

ويتضمن هذا الفصل العناصرو الموضوعات الآنية :

- . إبراز أهمية هذه المشكلة عند فالاسفة العرب.
- . الأسباب التاريخية التي دفعت ابن رشد للبحث في هذا المحال .
  - استفادته من الفلاسفة الذين سبقوه .
- التفرقة بين الطريق الخطابي الإقناعي والطريق الحدلي الكلامي والطريق المنطقي المرهاني ،
  - الصمود إلى البرهان وتجاوز الخطابة و الحدل .
  - الآيات القرآنية التي تحث على النظر والتأمل في جنبات الكون .
    - القياس الشرعى والقياس العقلى .
  - · ضرورة الإطلاع على كتب القدماء سواء في المنطق أو الفلسفة .
    - . معنى التأويل ووظيفته
      - قانون التأويل .
    - آراء حول مشكلة التوفيق عند ابن رشد .

« وينبغى لنا ألا نستحى من استحسان الحق واقتناء الحق من أين أتى ،و إن أتى من الأجناس القاصية عنا والأمم المباينة؛ فإنه لاشى أولى بطالب الحق من الحق. وليس يبشخس الحق ولايصغر بقائله ولابالآتى به. ولا أحد بخس الحق، بل كل يشرفه الحق »

[ الكندى : رسالة إلى المعتصم بالله في الفلسفة الأولى ص ٨١]

# القصنل الشابئ

اتفاق العقل والشرع والتوفيق بين والدين والفلسفة ( فلسفة الدين )

### أولا: تمهيد:

حاول فلاسفة العرب التوفيق بين الدين والفلسفة، وذلك لاعتقادهم أن الدين والفلسفة يساند كل منهما الآخر فى كل المسائل الجوهرية، وإن بدابينهما تعارض ، فانه ليس حقيقياً ، وإنما نشأ نتيجة لسوء منهم كلهما (١) .

وإذا كانت هذه المشكلة تعد هامة بالنسبة لفلاسفة المشرق ، إلا أنها كانت أكثر أهمية بالنسبة لفلاسفة المغرب. وقد يكون سبب ذلك ، هجوم الغز الى على الفلسفة والفلاسفة ، حتى أعتقد أنها لن تقوم لها قائمة بعد هذا الهجوم العنيف (٢) ،

وكان من أهم المحاولات فى هذا المجال ، مجال التوفيق ، محاولة ابن طفيل ومحاولة ابن رشد قد استفاد من محاولات فلاسفة المشرق كالكندى والفارابي وابن سينا، إلا أنه كان أكثر استفادة من معاصره ابن طفيل .

فابن طفيل إذا كان قد أشار مجرد إشارة إلى الغزالى ونقده نقداً سريعاً، إلا أن سعى إلى الحمع بين علم الشريعة والحكمة (٣) ، وكان حريصاً على

<sup>(1)</sup> Dr O.Amin : Moslem Philosophy p. 20.

<sup>(</sup> ٢ ) مقدمة فان دن برج لترجمته لكتاب تهافت النهافت لابن رشد – مجلد ١ ، ص ١١ ، مقدمة جورج حورانى لترجمته لفصل المقالع لابن رشد ، ص ٥ ، وأيضاً : لمدخل لدراسة الفلسفة الإسلامية لليون جوتييه ، ص ١٨١ من الترجمة العربية .

<sup>(</sup>٣) الاستقصاء لأخبار دول المغرب الأقصى جزء ١ ، ص ١٦٣ .

الحمع بينهما (١) ، وقد ظهر ذلك فى مؤلفه « حى بن يقظان » على خير وجه، وإن لم يكن الهدف الأول و الأساسى من هذا المؤلف، الحمع بن الدين والفلسفة (٢)

و يمكن القول بأننا إذا كنا نجد أسبابا عامة دفعت فلاسفة العرب إلى التوفيق والبحث فى فلسفة الدين ، كوجود آيات فى القرآن الكريم تحث وتشجع على التأمل و البحث و النظر ، بالإضافة إلى إيمان هو لاء الفلاسفة بأهمية الفلسفة والتفلسف و الاستفادة من آراء فلاسفة اليونان القدامى ، نقول إذا كانت توجد أسباب عامة ، فانه كانت توجد بالإضافة إلى ذلك أسباب خاصة ، ونعنى بالسبب الخاص، أنه إذا كان دافعا لفيلسوف من الفلاسفة إلى التوفيق ، فان ليس من الضرورى أن يكون دافعا لفيلسوف آخر إلى التوفيق ، إذ أن الأسباب الخاصة ترجع إلى ظروف الزمان و ظروف المكان، أي البيئة التى عاش فيها الفيلسوف .

نوضح ذلك بالقول ، ببأنه إذا كانت من الأسباب التي دفعت الكندى إلى التوفيق ، أنه عاش فترة من حياته في ظل المتوكل الحليفة العباسي الذي ساند أهل السنة ، فان هذا السبب لا يمكن بطبيعة الحال أن يكون من أسباب قيام ابن رشد بالتوفيق . فالمكان غير المكان ، والزمان يختلف عن الزمان ، وهكذا .

<sup>(</sup>١) وفيات الأصيان لابن خلكان جزء ٣ ، ص ١٣٤ .

<sup>(</sup>٢) يمكن الرجوع إلى الفصل الخاص بفلسفة الدين من كتابنا و الميتافيزيقا في فلسفة الدين من كتابنا و الميتافيزيقا في فلسفة الناطفيل و دار المعارف بمصر ).

ثانیا: مذهب ابن رشد:

لانود الدخول فى تفصيلات عديدة حول موضوع التوفيق عند فيلسوفنا ابن رشد ، إذ أن هدفنا الرئيسي هو الكشف على النزعة العقلية في فاسفة هذا الفيلسوف.

والواقع أننا لانجد مبر را لذهاب كثير من الباخثين ، إلى أن أهم المباحث التي تركها لنا فلاسفة الإسلام ، مبحث التوفيق بين الفلسفة والدين ، إذ أن يحتمم في هذا المجال لايعد وكونه جزءا من أجزاء مذاهبهم الفلسفية التي تركوها لنا ، ولم يكن قصدهم الرئيسي – فيا نرى من جانبنا – هو مجرد القيام بالتوفيق بين الدين والفلسفة .

يضاف إلى ذلك أن فلاسفة العرب بلا استناء واحد منهم ، لم ينجحوا نجاحا تاما فى التوفيق بين المحالين. فالفيلسوف إما أن ينهى به البحث فى هذا المحال إلى وفع الدين على الفلسفة ، وإما أن يرفع طريق البرهان على الطريق الحطابى ، ومعنى هذا أننا لانجد توفيقا دقيقاً بمعنى كلمة التوفيق ، الطريق الجعاب وابن رشد ، وهو من أكثر الفلاسفة اهماما بالتوفيق ، لم ينجح فى موضوع التوفيق نجاحا تاما، وإلاكيف تفسر أن الفلسفة انتهت بوفاته فى عالمنا العربى ، عيث لانجد فيلسوفا عربيا منذ وفاته وحتى أيامنا المعاصرة التي نحياها ،

ولنعرض الآن لرأى ابن رشد في هذا المجال ، مجال التوفيق ، و الذي يعد ضربا من فلسفة الدين التي اهم بالبحث فيها كثير من فلاسفة العصر الوسيط ،

يمكن القول - كما سبق أن أشرنا منذ قليل - بأن فيلسو فنا ابن رشد كان من أكثر فلاسفة العرب، اهماما بالبحث في هذه المشكلة ، مشكلة التوفيق (١) .

<sup>(</sup>١) ليون جوتييه : المدخل لدراسة الفلسفة الإسلامية ، ص ١٨١ من الترجمة العربية وأيضاً : 1 llard. yLe Rationalism d'Averroes p. 7

ومما يويد ذلك ، أننا نجد لابن رشد كثيرا من المؤلفات التي تتعرض للبحث في هذا المجال ، سواء بصورة أساسية ، أو بصورة عامة ، و من هذه المؤلفات ، فصل المقال فيا بين الحكمة والشريعة من الاتصال ، ومناهج الأدلة في عقائد الملة ، وتهافت النهافت . هذا بالإضافة إلى كثير من الإشارات التي نجدها بين ثنايا شروحه و تلخيصاته على أرسطو ، والتي لا تخلومن بعض الدلالات العميقة . تلك الدلالات التي لم يتنبه إليها بعض الباحثين في فلسفة ابن رشد لأنهم أهملوا شروحه إهمالا تاما ، ومن هنا كانت كتاباتهم عن ابن رشد ، وفلسفة ابن رشد ، نوعا من الحهل ، يضاف إلى جهل .

وينسب ابن رشد فى أول كتابه الذى خصصه لموضوع التوفيق(١)، إلى أن الغرض من هذا البحث هو الفحص على جهة النظر الشرعى ، هل النظر فى الفلسفة وعلوم المنطق مباح بالشرع ، أم محظور ، أم مأموربه، إما على جهة الندب ، وإما على جهة الوجوب .

ونود أن نشير إلى أن هذه الأحكام الخاصة بالندب والوجوب وغيرهما، مستقاة من الفقة . وقد أشار إلى ذلك ابن رشد في كتابه : بداية المحتهد ونهاية المقتصد في الفقة . فان الحكم الشرعي إذا فهم منه الحزم وتعلق العقاب بتركه ممي و اجبا . وان فهم منه الثواب على الفعل و انتفى العقاب مع الترك سمى ندبا . والنهى أيضا ان فهم منه الجزم و تعلق العقاب بالفعل سمى عرما و محظورا ، وان فهم منه الحث على تركه من غيز تعلق سمى مكروها . فتكون أصناف الأحكام الشرعية المستقاة من هذه الطرق خسة ، واجب ومندوب ومحظور ومكروه وغيز فيه وهو المباح (٢) . والإيجاب طلب

<sup>(</sup>١) فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الإتصال ص ٢ .

<sup>(</sup>١) بداية الحبتمد ونهاية المقتصد في الفقه ص ٥ . وقد أشار جوتييه إلى أن نظرية الأحكام الشرعية الحسة نظرية إسلامية خالصة. إذ توجد أساساً لجميع التشريعات الديلية والإخلاقية المدنية==

الفعل طلباً جازماً . والندب طلب الفعل طلباً غير جازم . والتحريم طلب الكف عن الفعل طلباً غير الكف عن الفعل طلباً غير جازم (۱). أما المكروه والمندوب فداخلان تحت المباح . إذ المكروه لا يأثم فاعله ، ولو أثم لكان حراما ، ولكن يوجر تاركه . والمندوب إليه لا يأثم تاركه و لو أثم لكان فرضا ، ولكن يومجر فاعله (۲) .

وإذا كانت الفلسفة عبارة عن النظر فى الموجودات ، واعتبارها من جهة دلالها على الصانع، وأن الموجودات تدل على الصانع لمعرفة صنعها، وكلما كانت المعرفة بصنعها أتم كانت المعرفة بالصانع أتم، فان هذا يؤدى إلى القول بأن الشرع قد دعا إلى اعتبار الموجودات بالعقل ، وتطلب معرفتها به (٣) .

وهذا يتبين من آيات كثيرة منها: قوله تعالى: وأولم ينظروا فى ملكوت السموات والأرض وما خلق الله من شئ ، (؛). وقوله أيضا: وفاعتبروا ياأولى الأبصار، (٥). فالآية الأولى تحث على النظر فى جميع

حوالحنائية والاجتهاعية والاقتصادية والسياسية في الإسلام. وهي ترجع إلى مبدأ هام من مباهي، علم المعرفة مطبوع بقوة بالعقلية المفرقة. وهذا المبدأ يقول : « إن العقل الإنساني عاجز ذاتياً عن الحكم على الأعمال بالحير أو الشر. فيجب لذلك أن يكون وحي إلحي يعين ما هو الحكم أو الوصف الذي وضعه الله لهذا العمل أو ذاك بمقتضى إرادته المطلقة. والعقل يمكنه أن يستنتج من النصوص الموحاة من الله تعلى جميع ما تتضمنه من الأحكام الخاصة بالأعمال. وهذه الأحكام موجودة ضمناً في النصوص ( المدخل لدراسة الفلسفة الإسلامية ص ١٨٧ – ١٨٣ من الترجمة العربية ).

<sup>(</sup>١) المقدمة في أصول الدين للسنوسي ص ١٥، مقدمة ابن خلدون ج٣، ص ١٠٠٩ --

١٠١٠ ، وأيضاً : المستصنى للغزال ، ج١ ، ص ٤ – ٥ – ٣ .

<sup>(</sup>٢) الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم – مجلد ٢ ص ١٠٥٨ ، وأيضاً : تاريخ الفلسفة في الإسلام لدى بور ، ص ٥٠ – ١٥ من الترجمة العربية .

<sup>(</sup> ٣ ) فصل المقال ص ٢ .

<sup>(</sup> ٤ ) الآية ه ١٨ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup> ه ) الآنة ٢ من سورة الحشر .

الموجودات (١) ، والآية الثانية تنص على و جوب استعمال القياس العقلى أو العقلى والشرعى معا (٢) . وعلى هذا يكون الدين قد حث ووصى على عمل الفلسفة ، لأن الله يأمر بالبحث عن الحقيقة (٣) .

و يمكن نظم هذا الدليل في صورة قياس كالآتي :

الغرضمن الفلسفة النظر العقلى فى الكون للوصول إلى معرفة صانعه و هو الله (مقدمة صغرى) .

يأمر الدين على سبيل الوجوب بأن يعرف الإنسان الله بالنظر في الكون والتفكر. فيه (مقدمة كبرى) .

دراسة الفلسفة واجبة بحكم الدين على القادر عليها ، أى على أولى الأدلة البرهانية ( النتيجة ) (؛ ) .

و وإذا تقرر أن الشرع قد أو جب النظر بالعقل فى الموجودات و اعتبارها، وكان الاعتبار ليس شيئاً أكثر من استنباط المجهول من المعلوم و استخراجه منه ، و هذا هو القياس أو بالقياس ، فواجب أن نجعل نظر نا فى الموجودات بالقياس العقلى . و بين أن هذا النحو من النظر الذى دعا الشرع إليه وحث عليه هو أتم أنواع النظر بأنواع القياس وهو المسمى برهاناً » (٥) .

فيجب إذن تبرير اللبجوء إلى القياس العقلى بالقول بأنه كالقياس الشرعى في مجال الدين . فاذا كان القياس الشرعى وإلحاق الحكم الواجب لشى ما بالشرع بالشئ المسكوت عنه لشبهة بالشيء الذى أوجب الشرع له ذلك الحكم ، وهو ما يعرف بقياس الشبه ، أو لعلة جامعة بينهما ، وهو ما

<sup>(</sup>١) فصل المقال ص ٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٢.

O'Leary: Arabic thought and its place in History (7) p. 253.

<sup>(</sup> ٤ ) ليون جوتييه : المدخل لدراسة الفلسفة الإسلامية إص ١٨٤ – ١٨٥ من الترجمة العربية

<sup>(</sup> o ) فصل المقال ص ٢ ..

يعوف بقياس العلة (١) . فان والقياس المنطقى قول إذا وضعت فيه أشياء أكثر منواحد لزم شئ ما آخر اضطرار آبسبب وجود تلك الأشياء الموضوعة بذائها » (٢) ،

ولابد من معرفة القياس البرهانى بالذات ، إذ الفحص عن القياس إنما هو من أجل الفحصعن البرهانى والمنفعة الحاصلة عنه حدوث العلم البرهانى في جميع الموجودات على أتم ما في طباعه أن يحصل للإنسان (٣) . ولابد من معرفة وجوه مخالفة القياس البرهانى للقياس الحدلى والحطابى والمغالطي حتى يمكننا إدراك مزايا القياس البرهانى على غيره من أنواع الأقيسة . بل لابد من دراسة شروط المقدمات في الأقيسة ، وذلك لأن هذه الأشياء تتنزل من النظر منزلة الآلات من العمل . و فكما أن الفقيه يستنبط من الأمر بالتفقه في الأحكام وجوب معرفة المقاييس الفقهية وأنواعها و ما منها ليس بقياس، كذلك يجب على العارف أن يستنبط من الأمر بالنظر في الموجودات وجوب معرفة المقاييس الفقهية وأنواعها و ما منها ليس بقياس، كذلك يجب على العارف أن يستنبط من الأمر بالنظر في الموجودات وجوب معرفة القيامي العقلى وأنواعه » (٤) .

و إذا اعترض معترض قائلاً إن هذا النوع من النظر فى القياس العقلى بدعة إذ لم يكن فى المصدر الأول ، فنقول إن النظر أيضا فى القياس الفقهى وأنواعه قد استنبط بعد المصدر الأول وليس يرى أنه بدعة ، فكذلك يجب أن يكون اعتقادنا فى النظر فى القياس العقلى (٠) ،

و إذا كان القياس العقلى يعد ضرو رياً ، فانه يجب علينا الاستعانة على ما نحن بسبيله بما قاله من تقدمنا فى ذلك ، سواء كان ذلك الغير مشاركاً لنا

<sup>(</sup>١) بداية المجتهد ونهاية المقتصد ج١ ص ٤ .

<sup>(</sup> ۲ ) منطق أرسطو – تحقیق الدكتور بدوی ، ج ۱ ص ۱۰۸ . (كتاب التحلیلات الثانیة ) .

<sup>(</sup> كتاب الطوبيقا ص ٤٦٩ ) .

<sup>(</sup>٣) تلخيص القياس لابن رشد ص٧٥ ( مخطوط ) .

 <sup>4 )</sup> فصل المقال ص ٣ .

<sup>(</sup> ٥ ) المصدر السابق ص ۽ .

أو غير مشارك في الملة . اذ الآلة التي تصبح بها التزكية لا يدخل في صحة تزكيبها كونها آلة المشارك لن في الملة أو غير مشارك ، اذا كانت فيها شروط الصحة . وأعنى بغير المشارك من نظر في هذه الأشياء من القدماء قبل ملة الإسلام . واذا كان الأمر هكذا ، وكان كل ما محتاج ليه من النظر في أمر المقاييس العقلية قد فحص عنه القدماء أنم فحص ، فينبغي أن نضرب بأيدينا الى كتبهم ، ونظر فيا قالوه من ذلك ، فان كان كاه صواباً قبلناه منهم ، وان كان فيه ماليس بصواب نهنا عليه (١) .

وهذا المبدأ يعد فيا نرى مبدأ هاما ، اذ فيه دعوة الى البحث عن الحقيقة كحقيقة وبصرف النظر عن كونها اسلامية أو غير اسلامية ، أو كونها عربية أو يونانية. كما تتضع أهميته حين ندرك أن من أسباب الهجوم على المنطق أنه أتى من اليونان ، وأن صاحبة كافر .

ولينس الأمر في مجال المنطق والفلسفة فحسب ، بل في مجال العلوم كلها . إذ من الواجب تداول الفحص عها واحداً بعد واحد، وأن يستعين في ذلك المتأخر بالمتقدم , فلو فرضنا أن صناعة الهندسة في و قتنا هذا معذومة ، وكذلك صناعة علم الهيئة ، ورام إنسان واحد من تلقاء نفسه أن يدرك مقادير الأجرام السهاوية وأشكالها وأبعاد بعضها عن بعض مثل أن يعر ف قدر الشمس من الأرض ، وغير ذلك من مقادير الكواكب ، لما أمكنه ذلك ، ولوكان أذكى الناس طبعاً ، إلا بوحى أو شي يشبه الوحى ، (٢) ،

فمن نهانا عن النظر في كتب القدماء فقد صد الناس عن الباب الذي دعا الشرع منه الناس إلى معرفة الله ، وهو باب النظر المؤدى إلى معرفته حق المعرفة . وبل نقول إن مثل من منع النظر في كتب الحكمة عن من هو أهل لها من أجل أن قوماً من أراذل الناس قد يظن بهم أنهم ضلوا من قبل نظرهم

<sup>(</sup>١) فصل المقال ص ٤ - ٥ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٥.

قيها ، مثل من منع البعطشان شرب الماء البارد العلبيب ، حتى مات الآن قوماً شرقوا به فماتوا . فان الموت عن الماء بالشرق أمر عارض وعن العطش ذاتى وضرورى ۽ (١) . فالنظر البرهاني لايو دي إلى مخالفة ماور دبه الشرع ، إذ الحق لايضاد الحق بل يوافقه (٢) .

بيد أن طباع الناس متفاضلة . « فمهم من يصدق بالبر هان . و مهم من يصدق بالأقاويل الحدلية تصديق صاحب البر هان ، إذ ليس في طباعه أكثر من ذلك . و مهم من يصدق بالأقوال الحطابية تصديق صاحب البر هان بالأقاويل البر هانية » (٣) .

وهذا يقوم على نظرية المعرفة . إذ هناك ثلاثة أنواع من المعرفة : عطايية وجدلية و برهانية (٤) . وكل نوع من هذه الأنواع يناسب طائفة من الناس . ففريق البرهان يعتبد على الأدلة البرهانية ، وهذه الأدلة تبدأ من المبادئ الأولية للعقل وهي واضبحة بذائها ، ويستنتج منها - بسلسلة من القياسات الدقيقة المرتبط بعضها ببعض ارتباطاً وثيقاً - نتائج تشترك في الوضوح والبداهة ، وفي يقين المقدمات (٥) . و فريق الحدل يعتمد على الأدلة الحدلية . وهذه الأدلة مساوية في دقة صورتها الأدلة البرهانية ، لكن مقدماتها ليست بديهية باطلاق ، بل راجحة قليلا أو كثيراً (١) و فريق لكن مقدماتها ليست بديهية باطلاق ، بل راجحة قليلا أو كثيراً (١) و فريق

<sup>(</sup>١) المصدر السايق ص. ٢ -٧٠٠ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٧ .

<sup>(</sup>٤) دائرة المعارف الإسلامية - مادة ابن رشه - كارادى نو- الترجمة العربية ،

ص ١٦٦ – ١٧٤ . وأيضاً :

أيضاً : أيضاً الفلسفة الإسلامية اليون جوتييه إس ١٨٢ من الترجمة العربية .

E. Gilson: History of Christian philosophy p. 218.

<sup>(</sup>٦) المنخل مدراسة الفلسفة الإسلامية لليون جوتييه ص ١٨٣ - ١٨٤ من الترجمةالعربية.

B. Gilson: History of Christian Philosophy

الخطابة يعتمد على الأدلة الخطابية التي تقوم على العاطفة أكثر من قيامها على العقل (١) ،

ولابد من مجاوزة التصديقات الحطبية والجدلية للوصول إلى البرهان. إذ الفلسفة الحقيقية تنظر في الموجود نظراً برهانيا ، والجدلية نظراً مشهوراً (٢) ، والفيلسوف قصده معرفة الحق فقط (٣) ، وإذا كان الحدلى يعلم ما يعلم الفيلسوف ، إلا أن أحدهما يعلم بالبرهان ، والآخر بالشهرة(٤) . والقياس الحدلي وهو الذي يقوم على المقدمات المشهورة ، لايشترط في مقدماته إلا أن تكون مشهورة فقط ، سواء وجدت فيها شروط المقدمات اليقينية أولم توجد (٥) . وصناعة الحدل تبطل الآراء بأقاويل مشهورة ، لايؤمن أن ينطوى فيها كذب (١) . و وبالحملة من غلب عليه الحدل ، كثير ا ما يؤديه ذلك إلى اعتقاد أمور خارجة جداً و بعيدة عن طبيعة الشيء . والعلة في ذلك أن طلب الإنسان الكلام المقدم من غير أن يعتبر هل هو مطابق للموجود أو غير مطابق يفضي به إلى اعتقادات كاذبة مل هو مطابق للموجود أو غير مطابق يفضي به إلى اعتقادات كاذبة

المناسلة الفلسفة الإسلامية لليون جوتييه ص ١٨٤ - ١٨٤ من التر جمة العروبة (١) المناسلة الفلسفة الإسلامية لليون جوتييه ص ١٨٤ - ١٨٤ من التر جمة العروبة E. Gilson History of Christian Philosophy p. 219.

وأيضاً : مقدمة جورج حوراني لترجمة فصل المقال ص ٣٣ .

<sup>(</sup> ۲ ) تفسیر ما بعد الطبیعة لاین رشد ج ۱ ، ص ۲۲۹ . \*

<sup>(</sup>٢) المسدر السابق ج ١ ، س ٣٢٩ .

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق ص ٢٣٩ مه ١ .

<sup>(</sup> ٥ ) تلخيص البر هان لابن رشد – مخطوط ص ٢٠٤.

<sup>(</sup> ٢ ) تلخيص ما بعد الطبيعة ص ٥ - ٦ .

<sup>(</sup>٧) نفسير ما بعد الطبيعة لابن رشد ج ٢٠ ص ١٤١٨.

وهذه التفرقة بين الطبقات الثلاث ، أو بين أنواع الأدلة تودى إلى نظريته في التأويل ، فالنظر البرهاني إن أدى إلى نحو ما من المعرفة بموجود ما ، فإن ذلك الموجود إما أن يكون قد سكت عنه الشرع أو تعرض له ، فإن كان من النوع الأول فلا تعارض بينهما ، إذ أن هذا سيتيح لنا السبر في الطريق البرهاني دون أن يعترض أحد بالقول بأن الشرع قد خالفه . وهـــذا النوع المسكوت عنه هو بمنزلة ما سكت عنه من الأحــكام فاستنبطها الفقيه بالقياس الشرعي . أما من جهة النوع الثاني ، فإن فاستنبطها الفقيه بالقياس الشرعي . أما من جهة النوع الثاني ، فإن الشريعة إذا نطقت بشيء فلا نحلو ظاهر النطق أن يكون موافقاً لما أدى البه البرهان أو مخالفاً ، فإن كان موافقاً فلا قول هناك وإن كان مخالفا طلب هنا تأويله (۱) .

و معنى التأويل إخراج دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقية الى الدلالة المجازية من غير أن يخل فى ذلك بعادة لسان العرب فى التجوز من تسمية الشيء بشبيهة أو سببه أو لاحقة أو مقارنة أو غير ذلك من الأشياء التى عددت فى تعريف أصناف الكلام الحجازى (٢). واذا كان الفقيه يفعل هذا فى كثير من الأحكام الشرعية ، فأولى بصاحب العلم بالبرهان أن يفعل ذلك . ، فإن الفقيه عنده قياس ظنى ، والعارف عنده قياس يقينى (٣).

فلا يصح من جانب الفيلسوف الوقوف عند ظاهر الآية ، بل واجبه تأويلها . و و نحن نقطع قطعاً أن كل ما أدى اليه البرهان ، و حالفه ظاهر الشرع ، أن ذلك الظاهر يقبل التأويل على قانون التأويل العربي . وهذه القضية لايشك فيها مسلم و لا يرتاب بها مومن . وما أعظم از دياد اليقين بها عند من زاول هذا المعنى وجربه ، وقصد هذا القصد من الجمع بين المعقول و المنقول بل نقول انه ما من منطوق به في الشرع مخالف بظاهر ه لما أدى اليه البرهان ،

<sup>(1)</sup> المصدر السابق ص ٨.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٨ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ١٨.

خاذا اعتبر الشرع وتصفحت سائر أجزائه وجد فى ألفاظ الشرع هايشهد بظاهره للملك التأويل ، أو يقارب أن يشهد . ولهذا أجمع المسلمون على أنه لا يجب حمل ألفاظ الشرع كلها على ظاهرها ، ولا خروجها كلها عن ظاهرها بالتأويل (١) .

قالعبرة هنا بالبرهان ، إذ هو أسمى صور اليقين . ولا غرابة فى ذلك لأنه طريق الفلاسقة . ولهذا يجب رفعه على طريق أهل الظاهر ، بل اخضاع هذا الظاهر البرهان .

ويو كد هذا ، الاتجاه إلى القول بأن للشرع ظاهراً وباطناً . وفالسبب في ورود الظاهر والباطن في الشرع اختلاف فطر الناس وتباين قرائحهم في التصديق . والسبب في ورود الظواهر المتعارضة تنبيه الراسخين في العلم على التأويل الحامع بينهما ه(٢) ويدل على ذلك قوله تعالى : « هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات عكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات . فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله ، وما يعلم تأويله الا الله والراسخن في العلم هر٢)

 <sup>(</sup> ۱ ) المعدر السابق س ۸ .

<sup>·</sup> ٢ ) المصدر السابق س ٨ - ٩ .

<sup>(</sup>٣) الآية ٧ من سورة آل عمران . وقد اختلف الكثير من العلماء حول إباحة التأويل أو عدم إباحته التأويل أو عدم إباحته . فألما الاحتمال مثلاً يقول .: , إن المتأولين إنما يعينون وجود التأويل بالفلن أو الاحتمال . فألما الاحتمال فليس علما مجازاً ، ولكنه هنا ممتوع لأن العلم المضاف إلى إلله تعالى في الآية لا يجوز فيه إلا الحقيقة ( ترجيج أساليب القرآن على أساليب البونان ص ١٤٨) .

أما السيد الشريف الرضى فيقول :- « ومن ذهب إلى إخراج العلماء عن أن يعلموا كنه التأويل وحقيقته يطلعوا طلعة ويستنبطوا ويستخرجوا كوامنه فقد حطهم بللك عن رتبة قد استحقوا الإيفاء يها بها و الإطلاع على شرفها ، لأن الله سبحانه قد أعطاهم من نهج السبيل وضياء الدليل ما يفتتحون به المبهم ويصدعون المظلم » ( حقائق التأويل في متشابه النازيل - شرح العلامة محمد الرضه ال كاشف، ص ٧ ).

وعل كل فإنه يبدوأن محاربة التأويل هدفها تقديم الشرع عل العقل، ومحاولة دحض حملية

منا بالإضافة إلى أنه لا بدأن يكون هناك فرق بين أهل العلم وغير أهل العلم وغير أهل العلم وقد وصف الله أهل العلم بأنهم المؤمنون به . وهذا إنما بحمل على الإيمان الذي يكون من قبل البرهان . ولا يتم ذلك إلا مع الإيمان الذي وصف الله به العلماء خاصاً بهم ، فيجب أن يكون بالبرهان . وإذا كان بالبرهان ، فلا يكون إلا مع العلم بالتأويل ، لأن الله قد أخبر أن لها تأويلا هو الحقيقة ، والبرهان لا يكون إلا مع الحقيقة (1) ،

ولكن ما هو موقفنا من إجماع المسلمين على ظاهر معين؟ هل يصح لنا التأويل أم لا؟ و فإن قال قائل إن فى الشرع أشياء قد أجمع المسلمون على حملها على ظواهرها ، وأشياء على تأويلها ، وأشياء قد أختلفوا فيها . فهل يجوز أن يودى البرهان إلى تأويل ما أجمعوا على ظاهره أو ظاهر ما أجمعوا على تأويله ؟ قلنا : أما لو ثبت بالإجماع بطريق يقيني لم يصح ، وإن كان آلإجماع فيها ظنيا فقد يصح ، (٢) .

فهنا ظاهر من الشرع لا يجوز تأويله . فإن كان تأويله في المبادئ فهو كفر وإن كان فها بعد المبادئ فهو بدعة . وهنا أيضاً ظاهر بجب على أهل

الترفيق نفسها . فابن تيمية مثلا يقول : و إن كون الثيء معلوماً أو غير معلوم بالمقل ليس صفة لازمة لشيء من الأشياء ، بل هو من الأمور النسبية الإضافية . فإن زيداً قد يعلم ما لا يعلمه بكر بعقله . وقد يعلم الإنسان في حال ما يعقله ما يجهله في وقت آخر . والمسائل التي يقال عنها إنها قد تعارض فيها المقل والشرع ، جميعها مما اضطرب فيه المقلاء ، ولم يتفقوا فيها على القول بأن العقل يوجب كذا ( موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول ١ ص ٨١) ويقول أيضاً : إن الناس لو ردوا إلى غير الكتاب والسنة من عقول الرجال ومقاييسهم وبراهيهم لم يزدهم هذا الرد إلا اختلافا واضطراباً و شكاً وارتياباً ( المصدر السابق ص ٨٣) ويقول أيضاً : و إنه لو قيل بتقديم المقل على الشرع ، وليست العقول شيهاً واحداً بيناً بنفسه و لا عليه دليل معلوم الناس ، بل فيها هذا الاختلاف والإضطراب، لوجب أن يحال الناس على شيء لا سبيل إلى ثبوته ومعرفته ولا إنفاق الناس على ه و المصدر السابق ص ٨٢).

<sup>(</sup>١) فصل المقال ص ١٥ – ١١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٩.

ألبر هان تأويله وحملهم إياه على ظاهره كفر . وتأويل غير أهل البرهان له وإخراجه عن ظاهره كفر في حقهم أو بدعة .

وإذا كان الحطأ في الشرع على ضربين: إما خطأ يعلس فيه من هو من أهل النظر في ذلك الشيء الذي وقع فيه الحطأ ، أو خطأ لا يعلس فيه أحد من السلس ، فإن الحطأ الأخير هو الذي يكون في الأشياء التي تفضى جميع أصناف الدلائل إلى معرفتها ، فتكون معرفة ذلك الشيء مهذه الحهة ممكنة للجميع . وهذا مثل الإقرار بالله وبالنبوات وبالسعادة الأخروية والشقاء الأخروي (١) ،

وسبب ذلك أن هذه الأصول الثلاثة تودى إليها أصناف الدلائل الثلاثة اللى لا يعرى أحد من الناس عن وقوع التصديق بها بالذى كلف معرفته ، أعنى الدلائل الحطابية و الجدلية و البرهانية . • فالجاحد لأمثال هذه الأشياء إذا كانت أصلا من أصول الشرع ، كافر معاند بلسانه دون قلبة أو بغفلة عن التعرض إلى معرفة دليلها . لأنه ان كان من أهل البرهان ، فقد جعل له اسبيل إلى التصديق بها بالبرهان ، و ان كان من أهل الجدل فبالجدل ، و ان كان من أهل الجدل فبالجدل ،

أما الأشياء التي لاتعلم بالبرهان. فقد ضرب الله للعامة أمثالها وأشباهها و دعاهم الى التصديق بتلك الأمثال اذا كانت تلك الأمشال يمكن أن يقع التصديق بها بالأدلة المشتركة للجميع ، أعنى الجدلية والحطابية . وهذا هو السبب في انقسام الشرع الى ظاهر وباطن. فأن الظاهر هو تلك الأمشال المضروبة لتلك المعانى ، والباطن هو تلك المعانى التي لا تتجلى الالأهسل البرهان (٢) . وفرض الحواص هو التأويل ، وفرض الجمهور هو حمل الآيات على ظاهرها ، اذ ليس في طباعهم أكثر من ذلك (١) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٤ - ١٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٥.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ١٥ .

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر الشابق من ٢٠ ة

و لما كان مقصود الشرع تعليم العلم المحق والعمل الحق ، وكان التعليم صنفين تصوراً وتصديقا ، وكانت طرق التصديق الموجودة للناس ثلاثاً ، البرهانية والجدلية والخطابية ، وطرق التصور اثنتان ، اما الشيء نفسه و اما مثاله ، وكان الناس كلهم ليس في طباعهم أن يقبلوا البراهين ولا الأقاويل الجدلية ، فضلا عن الرهانية مع ما في تعليم الأقاويل البرهانية من العسر والحاجة في ذلك الى طول الزمان ، لمن هو أهل لتعلمها ، وكان الشرع مقصودة تعليم الجميع ، وجب أن يشتمل الشرع على جميع انحاء طرق التصديق وأنحاء طرق التصور . ولما كانت طرق التصديق منها ما هي عامة لأكثر الماس ، أعنى وقوع التصديق من قبلها ، وهي الخطابية والجدلية ، والخطابية أعم من الجدلية ، ومنها ما هي خاصة بأقل الناس وهي البرهانية والخطابية أعم من الجدلية ، ومنها ما هي خاصة بأقل الناس وهي البرهانية وكان للشرع مقصودة لأول العناية بالأكثر من غير اغفال لتنبيه الحواص ، وكان للشرع مقصودة لأول العناية بالأكثر من غير اغفال لتنبيه الحواص ، وكان للشرع مقصود والتصديق (المنابعة هي الطرق المشركة للأكثر في وقوع التصور والتصديق (المنابعة هي الطرق المشركة للأكثر في وقوع التصور والتصديق (ا)

ولهذا لا بجب إذاعة التأويلات على العامة إطلاقاً . فلو قيل للجمهورولمن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٩. ويقرب من هذا ، قول القاراني : «وتفهيم الثي، على ضربين أحدهما أن يمقل ذاته ، و الثانى أن يتخيل بمثاله الذي يجاكيه . وإيقاع التصديق يكون أحد طريقين : إما بطريق الإقناع . ومتى حصل علم الموجودات أو تعلمت ، فإن عقلت معانيها أنفسها و أوقع التصديق على البراهين اليقينية ، كان العلم المشتمل على تلك المعلومات ناسفة . ومتى حلم المشتمل على تقلك المعلومات الإقناعية كان المشتمل على تقلك المعلومات تسمية القنماء ملة ... فإن الفلسفة تعطى ذات المبدأ الأول و ذات المبادىء الثواني ثهر الحسانية وتحاكيها بنظائرها من المبادىء الدينية (تحصيل السعادة بمثالاتها المأخوذة من المبادىء الحسانية وتحاكيها بنظائرها من المبادىء الدينية (تحصيل السعادة الفاراني ص ١٠٤) . فطرق البراهين المقيقية منشؤها من عند الفلاسفة الذين عوضوا بالإبداع الوحى والإلهامات . ( الجمع بين رأي الحكيمين الفاراني ص ٢٣) . و لكن الفاراني محصر طرق التصديق في قسمين لا ثلاثة كا فعل ابن وشد إذ أضاف إلى هذين القسمين قسماً ثالاً وسطاً وهو طريق المتكلمين (حواشي جورج حوراني طرته لفصل المقال ص ٢٣) .

هو أرفع رتبة في الكلام منهم أن الشمس التي تظهر للعن في قدر قدم هي غو من مائة وسبعين ضعفاً من الأرض ، لقالوا هذا من المستحيل ، ولكان من يتخيل ذلك عندهم كالنام ، ولعسر علينا إقناعهم في هذا المعنى بمقدمات يقع لهم التصديق بها عن قرب في زمان يسير . بل لا سبيل إلى تحصيل مثل هذا العلم بطريق البرهان إلا لمن سلك طريق البرهان . وإذا كانهذا موجوداً في مطالب الأمور الهندسية ، وبالحملة في الأمور التعليمية ، فأحرى أن يكون ذلك وجوداً في العلوم الإلهية . فإذا صرح بذلك للجمهوركان شنيعاً يكون ذلك وجوداً في العلوم الإلهية . فإذا صرح بذلك للجمهوركان شنيعاً وقبيحاً في بادىء الرأى وشبيها بالأحلام . إذ لا يوجد في هذا النوع من المعارف مقدمات محمودة يتأتى من قبلها الإقناع فيها للعقل الذي في بادىء الرأى عقل الحمهور . فانه يشبه أن يكون ما يظهره بآخره للعقل هو عنده من قبيل المستحيل في أول أمره . وليس يعرض هذا في الأمور العلمية بل وفي العملية(۱) .

فلا يجبأن يثبت فى كتاب إلا المسائل الموضوعة على الطريق البرهانى ، وهى التى من شأنها أن تقرأ على ترتيب و بعد تحصيل آخر يضيق على أكثر الناس النظر فيها على النحو البرهانى ، إلا إذا كان ذا فطرة فاثقة مع قلة وجود هذه الفطرة فى الناس.

والكلام فى هذه الأشياء مع الحمهور هو عمزلة من يسقى للسموم فى أبدان كثير من الحيوانات ، والتى تعد تلك الأشياء سموماً لها . فان السموم أمور مضافة ، فايكون سماً فى حق حيوان قد يعد غذاء فى حق حيوان آخر .

و هكذا الآمر في الآراء مع الإنسان. أعنى قد يكون رأى ما سمآ في حق نوع من الناس وغذاء في حقنوع آخر. ومن جعل الآراء كالها ملائمة لكل نوع من أنواع الناس هو بمنزلة من جعل الأشياء كالها أغذية لجميع الناس. ومن منع النظر عن أهله ، هو بمنزلة من جعلي الأغذية كلها سموماً لحميع

<sup>(</sup>١) تبافت النبافت سيع ٥٠.

الناس . وليس الأمر كذلك ، بل فيها ما هو سم النوع من الإنسان وغذاء لنوع آخر(۱) .

غلا ينبغى أن يستعمل البرهان فى الأشياء النظرية التي يراد الاعتقاد بها مع كل صنف من أصناف الناس. وذلك إما لأن الإنسان قد نشأ على مشهورات تخالف الحق ؛ فاذا سلك به نحو الأشياء التى نشأ عليها سهل إقناعه . وإما لأن فطرته ليست معدة لقبول البرهان أصلا. وإما لأنه لا يمكن بيانها له فى ذلك الزمان اليسير الذى يراد منه وقوع التصديق فيه (٢) .

وليس كل ما سكت عنه الشرع من العلوم يجب أن يفحص عنه ويصرح المجمهور بما أدى إليه النظر أنه من عقائد الشرع ، إذ يتولد عن ذلك تخليط عظيم . فينبغى أن يمسك من هذه المعانى كل ما سكت عنه الشرع ، ويعرف الحمهور أن عقول الناس مقصرة عن الحوض في هذه الأشياء ، ولا يتعدى التعليم المشرك للجميع ، الكافى التعليم المشرك للجميع ، الكافى التعليم المشرك للجميع ، الكافى في بلوع ذلك . فكما أن الطبيب يفحص من أمر الصحة على القدر الذي يوافق الأصحاء في حفظ صحبهم والمرضى في إزالة مرضهم، كذلك الأمر في صاحب الشرع ، إذ أنه يعرف الحمهور من الأمور ، مقدار ما تحصل لهم به سعادهم. والسائل من المتخاصمين في أمثال هذه الأشياء لا يخلو أن يكون من أهل البرهان أو لايكون فان كان من أهل البرهان تكلم عنه على طريقة البرهان، وعرف أن هذا النحو من التكلم خاص بأهل البرهان ، وعرف المواضع التي نبه الشرع أهل هذا الحنس من العام على ما أدى إليه البرهان . وإن لم يكن من أهل البرهان ، فلا يخلو أن يكون موثمنا بالشرع أو كافراً . فان كان موثمنا على عرف أن ألتكلم في مثل هذه الأشياء حرام بالشرع ، وإن كان كافراً لم يبعد على أهل البرهان معاندته بالحجج القاطعة له (٣) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق س ٨٩.

<sup>(</sup>٢) نلخيص الخطابة ص ١١.

<sup>(</sup> ۲ ) تبانت البانت س ۲۰۱۱ .

والصنائع البرهانية أشبه شيء بالصنائع العملية . فاذاكان من ليس من أهل الصناعة لا يمكنه فعل الصناعة ؛ كذلك من لم يتعلم صنائع البرهان لا يمكنه أن يفعل فعل صناعة البرهان، وهو البرهان بعينه . بل هذه الصناعة أحرى بذلك من سائر الصنائع ، وقد خالف القول في هذا العمل ، لأن العمل هو فعل واحد ، فلا يصدر ضرورة إلا عن صاحب الصناعة . وأصناف الأقاويل كثيرة ، منها برهانية ومنها غير برهانية ، وغير البرهانية لما كانت تتأتى بغير صناعة ، ظن بالأقاويل البرهانية أنها تتأتى بغير صناعة و ذلك غلط كبر (١) .

فلا ينبغى أن يصرح للجمهور بالتأويلات التى تقوم على البرهان كما لا ينبغى أن تثبت فى الكتب الخطابية أو الجدلية كما صنع ذلك أبوحامد(٢) .

و لكى تكون التأويلات التى تقوم على البرهان محددة يقينية، ولكى نعرف في أى الحالات ينبغي اللجوء إلى النأويل، لابد من وضع قانون لهذا التأويل.

وهذا القانون يستند أساساً إلى تفضيل أهل البرهان على غيرهم من أهل الظاهر، أوعلماء الكلام. وهذا هو شأن ابن رشد دائماً في كل نظرياته، إذ نجد فيها صعوداً إلى الطريق البرهاني الواضح اليقين ؛ و ذلك حتى نصل إلى الحكمة. إذ الحكمة هي النظر في الأشياء بحسب ما تقتضيه طبيعة البرهان (٣). ويتضح هذا أيضاً من قوله ؛ و فان كنت من أهل الفطرة المعدة لقبول المعلوم، وكنت من أهل الثبات والله اغ ، فعرضتك أن تنظر قي كتب القوم و علومهم لتقف على كتهم من حق أو ضده. وين كنت ممن تنقصك و احدة من هذه الثلاثة ، فعرضتك أن تفرغ في ذلك إلى ظاهر الشرع ، ولا تنظر إلى هذه العقائد المحدثة في الإسلام . فانك إن كنت من أهل الية بن ولامن أهل الشرع (٤) ,

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٠٥ – ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) فصل المقال ص ٢١.

<sup>(</sup> ٣ ) تهافت التهافت من ١٠١ .

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق ص ٩٠ .

ولكن ينبغى أن يقر الشرع على ظاهره ، ولا يصرح للجمهور بالجمع بينه وبين الحكمة ، لأن التصريح بللك تصريح بنتائج الحكمة لهم دون أن يكون عندهم برهان عليها . وهذا لا يحل ولا بجوز ، أعنى أن يصرح بشيء من نتائج الحكمة لمن لم يكن عنده البرهان عليها لأنه لا يكون مع العلماء الحامعين بين الشرع والعقل ، ولا مع الحمهود المتبعين لظاهر الشرع (١) .

فهذا التأويل إذن ينبغى ألا يشاع بين الجمهور الذي يهم بالعمل دون النظر . و وكثرة التأويلات التي زعم القائلون بها أنها المقصود من الشرع ، إذا توملت وجدت ليس يقوم عليها برهان به ولا تفعل فعل الظاهر في قبول ألحمهور لها ، وعملهم بها . فهو المقصود الأول "بالعلم في حق الجمهور إنما ليبعو العمل ، فما كان أنفع في العمل فهو أجدر . وأما المقصود بالعلم في حق العلماء فهو الأمران حميعاً ، أعنى العلم والعمل ه(٢) .

فالفلسفة إنما تنحو نحو تعريف السعادة لبعض الناس العقلاء. والشرائع تقصد تعليم الجمهور عامة لله و مع هذا لا نجد شريعة من الشرائع إلا وقد نبهت على ما يخص الحكماء وعنيت بما يشترك فيه الجمهور. ولما كان الصنف الحاص من الناس إنما يتم وجوده و تحصيل سعادته بمشاركة الصنف العام ، كان التعليم العام ضروريا في وجود الصنف الحاص و في حياته . وهذا الصنف ألخاص ينبغي أن يعلم أن المقصود بذلك التعليم هو ما يعم لا ما يخص . وأنه إن صرح بشك في المبادىء الشرعية التي نشأ عليها أو بتأويل مناقض للأنبياء وصارف عن سبيلهم ، فإنه أحق الناس بأن ينطلق عليه اسم الكفر (٣) .

فمبادئ العمل يجب أن توّخد تقليداً ، إذكان لاسبيل إلى البرهان على وجوب العمل إلا بوجود الفضائل الحاصلة عن (الأعمال الحلقية والعملية .

<sup>(</sup>١) مناهج الأدلة ص ١٨٧ - ١٨٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٨١.

<sup>(</sup>٣) تهافت التهافت ص ١٣٣ -- ١٣٤ .

والحكماء بأجمعهم يرون فى الشرائع هذا الرأى ، أعنى أن يتقلد من الأنبياء والواضعين مبادئ العمل والسن المشروعة فى ملة ملة . والممدوح عندهم من هذه المبادئ الضرورية هو ما كان منها أحث للجمهور على الأعمال الفاضلة حتى يكون الناشئون عليها أثم فضيلة من الناشئين على غيرها(١) .

« وينبغى أن تعلم أن السن المشروعة العملية ، المقصود منها هو الفضائل النفسانية . فمنها ما يرجع إلى تعظيم من بجب تعظيمه وشكر من بجب شكره، وفي هسلما الجنس تدخل العبادات . ومنها ما يرجع إلى الفضيلة التي تسمى عفة . . . . ومنها ما يرجع إلى طلب العدل والكف عن الحور (٢) . أى أن الشرائع الدينية من شأنها تعليم الفضائل العملية ، والحكمة من شأنها تعليم الفضائل النظرية .

وجذا كله يمكن فهم العبارات التى قد يستخلص منها البعض ان ابن رشد ينها م الشرع على العقل ، فإذا كان ابن رشد يقول : وإن الفلسفة تفحص عن كل ما جاء فى الشرع ، فان أدركته استوى الإدراكان ، وكان ذلك أتم فى المعرفة ، وإن لم تدركه علمت بقصور العقل الإنسانى عنه وأن الشرع فقط هو الذى يدركه به(٣) . فان هذا يعنى أنه فى حالة اتفاقهما كان ذلك أفضل . أما فى حالة اختلافهما فان هذا الاختلاف ليس مرده قصور العقل باطلاق ، أما فى حالة انحتلافهما فان هذا الاختلاف ليس مرده قصور العقل باطلاق ، بل هذا القصور مبعثه أن الشرع ينادى أساساً بالنواحى العملية التى لا غنى عنها للجمهور ، ولا يمكن الإسراف فى تأويلها بالنسبة للجمهور .

وقول ابن رشد: وإن العلم المتلقى من قبل الوحى إنما جاء متمماً لعلوم العقل أعلى أعلى عجز عنه العقل أفاده الله تعالى الإنسان من قبل الوحى . والمعجز للمدارك ، الضروري علمها في حياة الإنسان ووجوده ، منها ما هو

<sup>(</sup>١) ألمصدر السابق ص ١٣٤.

<sup>(</sup> ٢ ) بدأية الحِبَّد ونهاية المقتصد في الفقه لابن رشد ج ٢ ص ٥ ٧ ع .

<sup>(</sup>٣) بهافت الهافت س ١٢٠.

معجز باطلاق ، أى ليس في طبيعة العقل أن يلوك بما هو عقل ، ومنها ما هو معجز بحسب طبيعة صنف من الناس . وهذا المعجز إما أن يكون في أصل الفطرة ، وإما أن يكون لأمر عارض من خارج من عدم تعلم . وعلم الوحى رحمة لحميع هذه الأصناف ه(۱) ، قول ابن رشد هذا لا يعني آنه سلم بقصور العقل عن بحث مسائل الشرع طالما أنه قال انه عجز "باطلاق ، أي أشياء لا يمكن للعقل أن يبحثها بما هو عقل . هذا بالإضافة الى أن العجز اذ جاء محسب طبيعة صنف من الناس ، فان هذا الصنف هو الحمهور ، وهم الذين تقصر عقولهم عن ادرك مبادئ البرهان .

#### الله : خاتمة :

هذا هو تتفسير نا لرأى ابن فى رشد فى جال انفاق العقل والشرع . ان رأيه يقوم أولا وقبل كل شئ على تفضيل أهل البرهان . اذ أنهم أهل الحكمة فما دمنا قد نادينا بالتأويل ، فان هذا التأويل كفيل بحل الخلافات التى قد تبدو فى أول الأمر بين الفلسفة والشرع . اذ التأويل أصلا منزع عقلى ، وهو من أهم المطالب العقلية التى يتمسك بها أهل البرهان أى الفلاسفة .

و يجلس بنا القول بأنه قد نشأت خلافات كثيرة حول هذه المشكلة ولم تتركز هذه الخلافات حول موضوع الاتفاق بين العقل رالشرع فى ذاته ، أى كمشكلة منفصلة و دائرة مغلقة ، بل تعدى هذا الخلاف أغلب آراء ابن رشد. أى أنه شمل دو اثر أخرى تتفاوت بعداً أو قرباً من مشكلة التوفيق فى حد ذاتها . أوسبب شموله لهذه الدوائر الآخرى ارتباط موضوع الاتفاق عند ابن رشد بسائر آرائه فى المعرفة والوجود و غيرهما ، وان لم يكن هدفه الأساسى عرد محاولة التوفيق و بيان أوجة الإتفاق .

وقد بدأت هذه الخلافات بذهاب الرشديين اللاتبنيين الى أن ابن رشد

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٧.

يقول بالحقيقة المزدوجة أو الحقيقة ذات الوجهين The doctrine of double truth

أى أن ما هو صادق فى امجال الديبى قد يعد خاطئاً فى المجال الفلسفى(١) وعلى أساس هذا الاعتقاد قامت الحلافات وكثرت الآراء وتشعبت، واعتقد كل فريق من المفكرين والمؤرخين برأى يخالف فيه الفريق الآخر فى قليل أو كثير .

فهم من يذهب الى أن ابن رشد قد وقف موقفاً عقلياً الى أقصى حد حين خعب في مشكلة اتفاق العقل والشرع الى أن الوحى غير ضرورى وخاصة " بالنسبة للفلاسفة (٢) .

ومنهم من يذهب الى أنه لا يوجد بكتاب فصل المقال وجهات نظر تتعارض مع البرهان(٣) . أيا

ومنهم من يرى أن مشكلة النوفيق هذه فاسدة لأنها تنطوى على عدة مبادئ خاطئة . إنها تميز بين العامة والخاصة ، وبالتالى تجعل الدين اثنين . ولما كان ايمان الخاصة هو الحق ، كان إيمان العامة ضلالا . وأنها تقضى على الفيلسوف بمجاراة العامة ظاهراً وكتمان ما يرى باطناً ، وهذه هي الزندقة بنفسها(؛) .

ت وهذا الرأىالسالف أحسب خطأ ؛ اذ لا تجعل مشكلة التوفيق الدين اثنين،

Encyclopaedia Brit. Arabian philosophy. R.R. Waizer (1) vol. II p. 195 and H. O. Taylor, the Mediaeval Mind vol. II p. 315, and Allard; Le rationalisme d'Averroes d'aprés une étude sur la création p. 7.

Encyclopaedia Brit Rationalism: by martha Kneole (1) vol. XVIII p. 993.

<sup>(</sup>٣) مقدمة جورج حورانى لترجمة فصل المقال ص ٣٨.

<sup>(</sup> ٤ ) ابن رشه – ليوحنا قمير ص ٢٤ .

بل تريد الصعود بالدين الى مستوى الفهم البرهانى له – فهناك أدلة خطابية وأدلة جدلبة و أدلة برهانية ، ولكل نوع من الأداة طبقة خاصة من الناس . والتأويل كفيل بحل ما ينشأ من خلافات بين الفلسفة والدين

ومنهم من ذهب الى أن رأى ابن رشد يوى الى القول بأن الفيلسوف حبن ينظر فى الدين يسلم بصحته فى مجاله اللهاص بحيث لا تصطدم الفلسفة بالدين بتاناً . أما الفلسفة فهى أسمى صور الحق ، وهى فى الوقت نفسه أسمى دين ، لأن دين الفلاسفة معرفة كل ما هو موجود . وهذا الرأى فيه انكار للدين ، فالدين السهاوى الحق لن يرضى بأن يقر الفلسفة بالمكان لأول فى ميدان الحقائق(١) .

والحطأ في هذا الرأى هو القول بأن ابن رشد يقول بانكار الدين . اذ لكل من الدين والفلسفة قضاياها . والقول بوجود أدلة خطابية وأدلة برهانية لا يمكنه أن يودى إلى إنكار الدين ، طالما أننا منعنا التأويل البرهائي عن أصحاب الأدلة الحطابية .

ومنهم من يدهب الى أن المذهب الفلسفى الذى يستخلص من كتاب ابن رشد و مصل المقال و هو بالنسبة للفلاسفة مذهب عقلى بلا قيد ولا شرط . فالبداهة والعقل والفلسفة تكتفى بنفسها ، أما الدين فلا يتجه الا الى العامة ، فيقدم لهم الحقائق الفلسفية في رموز وصور وأمثال لها تأثيرها على قلوبهم و تحريك إردابهم .

وإذا تجاوزنا فصل المقال إلى غيره ، وجدنا موقف ابن رشد الفلسفى والديني كما هو ، إذ أنه مازال يعلى العقيدة على العقل بالنسبة للعامة ، وعقلياً مطلقاً بالنسبة للفلاسفة . '

فلا يجوز أن نتساءل و نقول : هل ابنر شدوالفلاسفة بصفة عامة عقليون

<sup>(</sup>١) دى بور : تاريخ الفلسفة في الإسلام ص ٣٠٣ – ٢٠٤ من البرجمة العربية .

ثم تجيب على هذا السوال بنعم أو لا . إنهم عقليون فيما يتعلق بالفلاسفة ، وأنهم يضمون العقيدة فوق العقل فيما يتعلق بعامة الناس(١) .

فللعامى و الحمهور ، الدين كما هو لأنه ضرورى فى حالته هذه لحفظ النظام الاجتماعي وللفيلسو ف دين العقل والبرهان الذى يستطيع بة أن يشترك فى حياة العقل الفعال وأز ليته (٢) .

ومنهم من يذهب إلى أن ابن رشد يعد غير عقلى حين يتعلق الأمر بالعامة الذين لايطيقون النظر والأدلة البرهانية ، وعقلى حين يتعلق الأمر بأهل النظر العقلى والفلسفة (٣) .

ومهم من يذهب إلى أن من الحطأ أن ينسب إلى رأى ابن رشد تلك الاز دواجية الى نسبت إليه قديمة بالنظر إلى تفهم أقوال الشرع ، فهو لايقول بالاز دواجية ، وتمييزه بين الباطن والظاهر طريق إلى توحيد المعى ، وكل شريعة فى نظره كانت الوحى فالعقل بخالطها , و العلم المتلقى من قبل الوحى إنما جاء متمماً لعلوم العقل() .

ومهم من يدهب إلى أن ابن رشد يجعل الدين تابعاً للعلم ، لاالعلم تابعاً للدين(٥) . و تفسير ذلك أن التوفيق الذي كان يريده ابن رشد بين الفلسفة و الدين مبنى على دعامتين : ١ – الدين قسمان ، ظاهر و باطن . فالحاصة تعلم بالباطن و الظاهر ، و العامة يجب أن لا تعلم إلا بالظاهر . ٢ – بجب تأويل الظاهر الذي

<sup>(</sup>١) المدخل إلى الفلسفة الإسلامية لليون جوتييه ص ١٧٨ – ٢٠٠ من الترجمة العربية .

L. Gauthier: Averroes p. 280 L. Gauthier: la (7) théorie d'Ibn Rochd (Averroes) sur les rapports de la religion et de la philosophie p. 177-182.

<sup>(</sup>٣) الدكتور محمد يوسف موسى : ابن رشد الفيلسوف س ٨٥ -- ٩٩ ، بين الدين والفلسفة ص ١١٠ .

<sup>(</sup> ٤ ) تاريخ الفلسفة العربية لخليل الجر وحنا الفاخورى ج ٢ ص ١٥٠٠ .

<sup>( • )</sup> ابن رشد و فلسفته لقرح أنطون ص ١١٨ .

لايوافق العقل إلامتي كان في المبادئ، أي الأصول الكبرى(١).

و رجال الدين لاتروقهم هذه القسمة، وهذا التأويل. ذلك أنالدين يخرج بهما عن شرعه، ويكون مثله مثل جسم مرتبط بجسم آخر، وهو العلم، وعليه أن يتبعه فى كل تغير اته العقلية و تحولاته الحدلية (٢).

فالدين متى صار عقلياً لم يعد ديناً ، بل أصبح علماً . إذ الدين هو الإ عان التا غير منظور و آخرة غير منظورة ، ووحى ونبوءة ومعجزات وبعث وحشر ونواب وعقاب ، ولكنها غير محسوسة وغير معقولة ولا دليل عليها غير ماجاء في الكتب المقلسة . فمن يريد فهم هذه الأمور بعقله ليقول إن دينه عقلي ينهي إلى رفع ذلك كله لا محالة . فلا يمكن أن يوجد في العالم و دين عقلي والا إذا كان ذلك الدين يثبت بأدلة عقلية مبنية على الامتحان والتجربة والمشاهدة ، نفس الإنسان الحالدة ، والآخرة ، وبعث الأجساد ، والثواب والعقاب ، وعالم الغيب والوحى و الحق سبحانه و تعالى (٢) .

بيد أن هذا فيها أرى قد يكون صحيحاً لو لم يلجأ ابن رشد إلى التأويل . ولكنه ــ كما تبين ــ نادى بقانون للتأويل يقوم على فكرة وجود فئات ثلاثة يتبعون نلاثة أصناف من التصديقات . و ممكن النظر إلى الدين من زاوية عقاية

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٢ ( المصدر السابق س ١٢٠ .

<sup>(</sup>٣ ( المصدر السابق ص ١٨٧ – ١٨٣ . وقد نشأ جدال حول هذا الرأى بين القائل به وبين الإمام محمد عبده الذي يقول إن أهل الملة الإسلامية قد اتفقوا إلا قليلا ممن لا ينظر إليه ، على أنه إذا تعارض المقلً والنقل أخذ بما يدل عليه المقل . إذ من أصول الإسلام تقديم المقل على ظاهر الشرع عند التعارض ( الإسلام و النصر انية مع العلم و المدنية ص ٥ ) .

إذا اتبعنا منهج التأويل ، وقصرناه على أهل البرهان دون غيرهم من الفتات الأخرى. . .

• وأخيراً يحدر بنا القول بأنه من الحطأ الظن بأن ابن رشد قد تكلم عن المحلاقة بين العقل والشرع حاصراً نفسه فى دائرة الشرع ، أو واضعاً فكرة فى قوالب جدلية ، بل معلناً لمبادى مقلية بزهانية يومن بها هو. وعلى هذا يكون رأيه فى موضوع التوفيق رأياً مساوقاً لمبادى العقل مساوقة تامة .

و يمكننا أن أنستخلص من هذاكله ، القول بوجوب بحث فلسفات المسلمين على أساس لايقوم فحسب على مجرد توفيق بين الدين والفاسفة ، حتى لا تبقى مغلقة محصورة فى نطاق ضيق . أى لانركز جهودنا فى بيان هل هذا الفيلسوف مومن أم لا؟ و هل فلسفته تتفق مع الدين أم لا . وإنما مكون هدفنا بيان مدى معقولية رأيه فى المشكلة التى يبحثها .

و ندي من هذا كله إلى القول بأن جمهرة المؤلفين والمؤرخين إذا كانوا قد وجهوا اهمامهم إلى موضوع التوفيق بين الدين والفلسفة ، فإن الأصوب من ذلك والأجدى ... فيا يبدو استخلاص مافى فلسفاتهم من منازع عقلية ، دون التركيز على مسألة التوفيق بين الدين والفلسفة . و مهذا يتم الصعود إلى المرهان بعد تجاوزكل أدلة خطابية أوكلامية فى مجال الفكر الفلسفى فى حد ذاته كفكر فلسفى . نقول مهذا ونو كد على القول به إذا أر دنا المفلسفة التقدم ، إذا أردنا أن يمتد تاريخ الفلسفة العربية متسقلاً ، بحيث نستطيع و صل ما انقطع .

## الفصل الثالث

## خلود النفس

ويتضمن هذا الفصل العناصر والموضوعات الآتية :

- . أهمية البحث في هذه المشكلة وخاصة أنها إحدى مشكلات ثلاثة كفر مها الغزالي رأى الفلاسفة
  - إتجاهات خمسة حول موضوع الخلود
    - ضرورة القول بالحلود
  - تفرقه ابن رشد بين الفضائل النظرية والفضائل العملية
    - . ذهاب ابن رشد إلى أن العودة بالنوع لا بالعدد
      - مسألة العقل وصلتها بالخلود
    - . التبار الديني والتيار الأرسطى في رأى ابن رشد

ويجبأن تعلم أن المعاد منه ماهو مقبول من الشرع و لاسبيل إلاإثباته إلا من طريق الشريعة و تصديق خبر النبوة وهو الذي للبدن عند البعت . . . . . . . ومنه ما هو مدرك بالعقل والقياس البرهاني وقد صدقته النبوة وهو السعادة والشقاوة الثابتتان بالمقاييس اللتان المأنفس ، [ ابن سينا - النجاه - القسم الإلحى ص ٢٩١]

# الفصل الثالث

### خلود النفس ( فلسفة الموت)

### أو لا. تمهيد :

بحدر القول بادئ ذى بدء بأن مشكلة خلو دالنفس أوالقول بالمعاد(١) من المسائل العوبصة في القلسفة(٢)، كما ذهبذلك ابن رشد . إذ ذهب إلى أن الله تعالى قد أختص بها العلماء الراسخين في العلم ، ولذلك قال تعالى مجيباً عن هذه المسألة للجمهور عندما سألوه ، بأن هذا الطور في السوال ليسمن أطوارهم و ذاك في قوله تعالى . « ويسألونك عن الروح قل الروح من أمر ربي و ما أو تيتم من العلم إلا قليلا(٢) .

وإذا كان ابن رشد قد اعترف بهذه الصعوبة ، فإنه ربط بن هذه الصعوبة ورأيه في التأويل . فإذا كان قد ذهب إلى أن الشرع قد جاء على ثلاث مراتب ، صنف لا يجوز تأويله و صنف يجب تأويله و صنف ثالث مختلف فيه ، فانهر أى أنها من الصنف المختلف فيه (٣) . وهريقول إنه يبدو أن المخطى في هذه المسألة من العلماء معذور و المصيب مشكور أو مأجور ، و ذلك إذا اعترف بالوجود فيها و تأول فيها نحواً من أنحاء التأويل أى في صفة المعاد لافي وجوده ، إذا كان التأويل

<sup>(</sup>١) يستعمل ابن رشد لفظة الخلود تارة والمعاد تارة أخرى . والمعاد من العود . يقول ابن سينا : و المعاد في لغة العرب مشتق من العود ، وحقيقته المكان أو الحالة التي كان الشيء فيه فبايئه فعاد إليه ، ثم نقل الى الحالة الأولى أو إلى الوضع الأول الذي يصير إليه الإنسان بعد الموت منفصل عنه قبل الحياة الأخرى (رسالة أضحوية في أمر المعاد ص ٣٦).

<sup>(</sup>٢) تهافت التهافت ص ١١٩ – ١٣٣٠

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ١١٩ . وقد اعترف الغزالى بهذه الصعوبة ، أى صعوبة بحث الروح عندما رأى أن الرسول ( ص ) منع عن إفشاء سر الروح وكشف حقيقتها وذلك لأن الأفهام لا تحتمله ( المضنون الصغير ص ٩٣ ، كيمياء السعادة ص ٧٩ ) .

<sup>(</sup> ٤ ) فصل المقال ص ١٧ .

لايو دى إلى نفى الوجود وإنماكان جحد الوجود فى هذه كفراً لأنه أصل من أصول الشريعة ، وهو مما يقع التصديق به فى بعض الطرق الثلاث المشتركة للأحمر والأسود. وأما من كان من غير أهل العلم ، فالواجب فى حقه حملها على الظاهر وتأويلها فى حقه كفر لأنه يو دى إلى الكفر (١).

و نود أن نشير إلى أن مصدر هذه الصعوبة اختلاف الآراء حولهاو تشعبها فكم نجد من الآراء و الاتجاهات ، حول هذه المشكلة(٢) .

و لابد لنا فى الإشارة إلى أن البحث فى الحلود يعدعلى جانب كبير من الأهمية اذ أنه يتعلق أساساً بفلسفة الموت ، و هذه مشكلة ميتافيزيقية من أهم المشكلات التى يهتم بها الفيلسوف ، و خاصة اذا و ضعنا فى الاعتبار ، أنها كانت احدى المشكلات التى كفر فيها الغزالي فيها للفلاسفة ، لقولهم بالحلود الروحانى دون الحلود الحسمانى .

(١) المصدر السابق ص ١٧.

<sup>(</sup>۲) كشاف اصطلاحات الفنون التهانوى مجلد ۱ س ۲۹۶ ، الأربعون الرازى ص ۲۸۷ ، تهافت الفلاسفة لحوجة زادة ص ۱۱۹ ، محصل أفكار المتقلمين والمتأخرين الرازى ص ۱۹۳ ، المواقف للإيجى ج ۸ ص ۲۹۷ ، رسالة أضحوية فى أمر المعاد لابن سينا ص ۳۸ ، محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين ص ۲۹۳ ، كشاف اصطلاحات الفنون مجلد ۱ ص ۲۹۳ –۲۹۶ الأربعون الرازى ص ۲۸۸ ، تهافت الفلاسفة لحوجة زادة ص ۱۱۹ ، الأربعون الرازى ، الأربعون الرازى ، محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين ص ۱۹۳ ، ص ۲۸۷ ، وأيضاً ؛ كشاف اصطلاحات الفنون مجلد ۱ ص ۲۹۶ ، المواقف للإيجى ج ۸ ص ۲۹۷ . وأيضاً ؛ محمد عاطف العراق ، مذاهب فلاسفة المشرق ميں ۲۳۶ وما بعدها لمين الهليمة الحامسية ، محمد عاطف العراق ، مذاهب فلاسفة المشرق ميں ۲۳۶ وما بعدها لمين الهليمة الحامسية ، (دار المعارف بحصر) .

### تانيا : ضنرورة القول بالخلود :

المعاد من المسائل التى اتفق على وجودها كل من أهل الشرع وأهل السرهان . وإذا كانت الشرائع قد اتفقت على تقرير مبدأ المعاد ، فإنها اختلفت في المظواهر التى مثلت بها للجمهور تلك الحال الغائبة(۱) . فالاتفاق في هذه المسألة مبنى على انفاق الوحى من جهة واتفاق قيام البراهين الضرورية عنه الحميع على ذلك من جهة أخرى(۲) . فاذا كان هناك طريق شرعى فهناك أيضا طريق فلسفى وبرهانى . فالفلسفة تنحو نحو تعريف السعادة لبعض أيضا طريق فلسفى وبرهانى . فالفلسفة تنحو نحو تعريف السعادة لبعض الناس المقلاء الذين شأنهم تعلم الحكمة . والشرائع تقصد تعليم الحمهور عامة ومع هذا فلا نجد شريعة من الشرائع إلا وقد نبهت على ما يخص الحكماء وعبيت على يشترك فيه الحمهور . ولما كان الصنف الحاص من الناس إنما يتم وجوده و تحصيل سعادته بمشاركة الصنف العام ، كان التعليم العام ضروريا ق وجود الصنف الحاص وفي حياته(۲) .

فقد انفق الكل على أن للإنسان سعادتين : اخروية ودنيوية . وانبى ذلك عند الحميع على أصول يعترف بها عند الكل . منها أن الإنسان أشرف من كثير من الموجودات ومنها أنه إذا كان كل موجود لم يخلق عبثاً ، بل خلق لفعل مطلوب منه وهو عبرة وجوده فالإنسان أحرى بللك(؛) ه

هذه المقدمة التى تعد مفتتحاً للبحث فى المعاد وخلود النفس تقوم فيا نرى على دليل العناية ، كما تقوم على التسليم بوجود غائية فى الكون . فوجود الغاية فى الإنسان أظهر منها فى جميع الموجودات . • وإذا ظهر أن الإنسان خلق من أجل أفعال مقصودة ، فان هذا يودى إلى القول بأن هذه الأفعال

<sup>(</sup>١) مناهج الأدلة ص ٢٣٩.

<sup>(</sup> ۲ ) المصلو السابق ص ۲۳۹ وأيضاً تهافت التهافت ص ۱۳۳

<sup>(</sup> ٣ ) تمانت المهافت ص ١٣٣ .

<sup>(</sup> ٤ ) مناهج الأدلة ص ٢٣٩ .

يجب أن تكون خاصة ، طالما أن كل واحد من الموجودات قد خلق من من أجل الفعل الذى يوجد له لا لغيره أى الخاص به: وإذا كان ذلك كذلك فيجب أن تكون غاية الإنسان في أفعاله التي تخصه دون سائر الحيوان ، وهذه أفعال النفس الناطقة(١).

(١) المصدر السابق ص ٧٤٠.

### تالنا : الفضائل النظرية والفضائل العلمية :

ولابد من التفرقة بين جزء عملى وجزء علمى ، وذلك لتقرير موقف الفلسفة بالنسبة لأحوال المعاد التى وردت فى الشرع . فهناك فضائل عملية وفضائل نظرية ، والأفعال التى تكسب النفس هاتين الفضيلتين هى الحيرات والحسنات والتى تعوقها هى الشرور والسيئات(١) .

وقد حث الشرع على تقرير هذه الأفعال والحث عليها ، فأمر بالفضائل ونهى عن الرذائل ، وعرف المقدار الذى فيه سعادة جميع الناس فى العلم والعمل ، أى السعادة المشتركة . فعرف من الأمور النظرية ما لا بد لحميع الناس من معرفته وهى معرفة الله ومعرفة الملائكة ومعرفة الموجودات العريقة ومعرفة السعادة . وكذلك عرفت من الأعمال المقدار الذى تكون به النفوس بالفضائل العلمية (٢) .

وإذا كان يلحق النفس بعد الموت التخلص من الشهوات الجسمانية ، وإن و فان كانت ذكية تضاعف ذكاوها ، بتعربها من الشهوات الجسمانية ، وإن كانت خبيثة زادتها المفارقة خبئاً لأنها تتأذى بالرذائل التي اكتسبت ، وتشد حسرتها على ما فاتها من التزكية عند مفارقتها البدن ، إذلا بمكنها الاكتساب إلا مع هذا البدن ، (٣) ، فان الشرائع قد اتفقت على تعريف هذه الحال للناس وسموها السعادة الأخيرة والشقاء الأخير .

غير أن الشرائع قد اختلفت في تمثيل الأحوال التي تكون لأنفس السعداء بعد الموت ولانفس الأشقياء . وهذه الأحوال تتفاوت بين التمثيل بالحس والتمثيل بالأحوال الروحانية . وصبب التمثيل بالحس أن 1 أصحاب الشرائع أدركوا من هذه الأعمال بالوحي ما لم يدركها أو لئك الذين مثلوا بالوجود

<sup>(</sup>١) المعدر السابق ص ٢٤٠.

<sup>·</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٢٤٠ - ٢٤١ ،

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ٢٤١ .

الروحانى. وإما لأنهم رأوا أن التمثيل بالمحسوسات هو أشد تفهيما للجمهور ، والحمهور إليها وعنها أشد تحركاً ،(١) . وعلى هذا أخبرنا الله أنه يعيد النفوس السعيدة إلى أجساد تنعم فيها الدهر كله بأشد المحسوسات نعيما ، وهي الحنة ، وأنه يعيد النفوس الشقية إلى أجساد تتألم فيها الدهركله بأشد المحسوسات أذى وهي النار .

وهذا هو حال الشريعة الإسلامية ، إذ ورد في الكتاب العزيز ٥ أدلة مشركة التصديق للجميع ، وهي كلها من باب قياس إمكان وجود المساوى على وجود مساوية ، أعنى على خروجه للوجود ، وقياس إمكان وجود الأقل والأكثر على خروج الأعظم والأكبر للوجود ، (١) . والتمثيل الذي ورد في الشرائع يعتبر أتم إفهاماً لأكثر الناس وأكثر تحريكاً لنفوسهم إلى ما هنالك . وهذه الكثرة هي التي اتجهت إليها الشرائع بالذات . أما التمثيل الروحاني فيشبه أن يكون أقل تحريكا لنفوس الجمهور إلى ما هنالك (٢) ، أك أن تمثيل المعاد للجمهور بالأمور الجسمانية أفضل من تمثيله بالأمور الروحانية (٤) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٤٢.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٢٤٢.

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ٧٤٣ .

<sup>(</sup> ع ) تهافت التهافت ص ١٣٤.

## رابعا: إختلاف الفرق في فهم تمثيل الإسلام للخلود:

وهناك ثلاث قرق اختلفت في فهم التمثيل الذي جاء في الإسلام ، و فرقة رأت أن ذلك الوجود هو بعينه هذا الموجود الذي ها هنا من النعيم واللذة أعنى أنهم وأوا أنه واحد بالجنس وأنه إنما يختلف الوجودان بالدوام والانقطاع . أعنى أن ذلك دائم وهدا منقطع . وطائفة رأت أن الوجود متباين ، وهذه انقسمت قسمين : طائفة رأت أن الوجود الممثل بهذه المحسوسات روحاني ، وأنه إنما مثل به إرادة البيان . وطائفة رأت أنه جسماني ، لكن أعتقدت أن تلك الجسمانية الموجودة هنالك مخالفة لهذه الجسمانية لكون هذه بالية وتلك باقية ، (۱) .

وهذا الرأى الأخريعد لائقا بالمخواص . وسبب ذلك أنه يقوم على أمور ليس فيها خلاف عند الجميع . أول هذه الأمور أن النفس باقية . والأمر الثانى أنه ليس يلحق عند عودة النفس إلى أجسام أخر المحال الذى يلحق عن عودة تلك الأجسام بعينها (٢) و ذلك أنه يظهر أن مواد الأجسام التي ها هنا توجد متعاقبة ومتنقلة من جسم إلى جسم، وأعنى أن المادة الواحدة بعينها توجد لأشخاص كثيرة في أوقات مختلفة . وأمثال هذه الأجسام لا يمكن أن توجد كلها بالفعل ، لان ماديها واحدة . مثال ذلك أن إنسانا مات واستحال جسمه إلى التراب ، واستحال بللك التراب إلى نبات ، فاغتلى إنسان آخر من ذلك النبات ، فكان منه تولد إنسان آخر ، وأما إذا فرضت أجسام آخر فلا يلحق هذه المحال هم (٣) .

وهذا الآنجاه فيا نرى ينزع منزعا عقلياً ، إذ يستند إلى محاولته ردياكل شيء في العالم إلى أسباب تدرك بالعقل • فالجسم إذا تحلل وتفرق وأصبح

<sup>(</sup>١) مناهج الأدلة ص ٢٤٣ - ٢٤٤ .

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٢٤٤ ، وأيضاً : تهافت التهافت ص ١٣٤ .

<sup>(</sup>٣) مناهج الأدلة ص ٢٤٤.

كل عضو فيه في مكان ما ، فإن هذا يؤدى إلى عدم القول بعودة هذا الجسم بعينه ، طالما أن لكل جسم هوية معينة وطبيعة ثابتة وخصائص ضرورية لا يمكن تغيرها . إذ أن التغير سيحولها إلى شيء آخر ، وبذا تكون الأشياء في سيلان دائم ويستحيل علينا الوصول إلى طبائع الأشياء الضرورية ,

و يمكن إستخلاص دليل من الشرع على بقاء النفس. فالله تعالى يقول:

« الله يتوفى الأنفس حين موتها والتي لم تمت في منامها ١١٥). فتشبيه الموت
بالنوم في هذا المعنى فيه استدلال ظاهر على بقاء النفس من قبل أن النفس
يبطل فعلها في النوم ببطلان آلها ولا تبطل هي. فيجب أن يكون حالها في
الموت كحالها في النوم ، لان حكم الأجزاء واحد(٢).

ووجه الدليل في هسنه الآية يتمثل في التسوية بين النوم و الموت في تعطيل فعل النفس (٣). ﴿ فلوكان تعطل فعل النفس في الموت لفساد النفس لا يتغير آلة النفس لكان يجب أن يكون تعطل فعلها في النوم لفساد ذاتها ولوكان ذلك كللك لما عادت عند الانتباه على هيئتها ، فلما كانت تعود عليها علمنا أن هذا التعطيل لا يعرض لها لامر لحقها في جوهرها ، وإنما هو شيء لحقها من قبل تعطل آلها ، وأنه لا يلزم إذا تعطلت الآلة أن تتعطل النفس ٤(٤) ، ولما كان الموت عبارة عن تعطل ، فإنه يترتب على ذلك أن يكون للالة كالحال في النوم أوكما يقول أرسطو : ﴿ إِن الشيخ لو وجد عيناً يكون للالة كالحال في النوم أوكما يقول أرسطو : ﴿ إِن الشيخ لو وجد عيناً كعين الشاب لأبصر كما يبصر الشاب ه(٥) ،

<sup>(</sup>١) الآية ٢٤ من سورة الزمر .

<sup>(</sup>٢) تبافت التبافت ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٣) مناهج الأدلة ص ٢٤٥.

<sup>( )</sup> المسدر السابق ص ٥ ٢٤ .

<sup>(</sup> ه ) المصدر السابق ص ه ۲ ۲ .

وهذا الدليل مشترك الجميع . فهو لاثق بالجمهور في اعتقاد الحق ومنبه للعلماء على السبيل التي منها بوقف على بقاء النفس(١) .

واضح أن فكرة ابن رشد تقترب إلى حد كبير من الفكرة التي سبق أن قال بها ابن سينا في المشرق العربي ، والتي من أجلها كفر الغزالي الفلاسفة .

<sup>(</sup>١) تهافت النهافت ص ١٢٩.

### خامسا : العودة بالنوع لا بالعدد :

ولكن لا بد من الذهاب ه إلى أن الاشياء التى تعود هى أمثال هذه الاشياء التى كانت فى هذه الدار لا هى بعينها ، لان المعدوم لا يعود بالشخص وإنما يعود الموجود لمتل ما عدم لا لعين ما عدم ، كما بين أبو حامد . ولذلك لا يصح القول بالإعادة على مذهب من أعتقد من المتكلمين أن النفس عرض ، وأن الاجسام التى تعاد هى التى تعدم وذلك أن ما عدم ثم وجد فإنه واحد بالنوع لا واحد بالعدد ، بل إثنان بالعدد وبخاصة من بقول منهم إن الاعراض لا تبقى زمانين ه(١) .

وهذا القول من جانب ابن رشد صادر عن تأثره بفيلسوفه أرسطو ومذهبه الذي عبر عنه في آخر كتاب الكون والفساد (٣). إذ أن أرسطو يتساءل عما إذا كانت كل الأشياء تعود أيضاً إلى أعيانها أو لا تعود . وعما إذا كان من الحق عودة بعضها بالعدد وبالشخص في حين أن البعض الآخر لا يعود إلا بالنوع . ويرى أنه بالنسبة للأشياء التي يظل جوهرها غير قابل للفساد في الحركة التي يلقاها ، يجب القول بأنها تبقى دائما عددياً مماثلة ما دامت الحركة تطابق حينئذ المتحرك . أما الأشياء التي على الضد من ذلك ، أى أن جوهرها قابل للفساد ، فإنه يجب القول بضرورة أن تتم هذه الرجعي لا عددياً بل بالنوع فحسب . وعلى هذا النحو يأتي الماء من المواء ويأتي هو في نوعه لكن لا هو ذاته عددياً المفاء وإذا كانت هناك من الأشياء ما يرجع عددياً أيضاً بأعيانها ، فليست ألبته وإذا كانت هناك من الأشياء ما يرجع عددياً أيضاً بأعيانها ، فليست ألبته هي التي جوهرها هو بحيث إنه يكن ألا يكون (٤) .

ويقول ابن رشد في تلخيصه لكتاب الكون والفساد و إن مثل هذا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٣٤.

<sup>(</sup> ٢ ) لا يعني هذا أن أرسطو يعتر ف بالخلود .

E. Ronan: Averroes et Averroisme, P. 131. (7)

Aristotle: De Generatione et Corruption, B. 2 Ch. 2, 338. ( & )

الكون الدائر إما دورانه بالنوع فضرورى ، وإما دورانه بالشيخص فغير ممكن . وذلك لأنه لا ممكن أن يوجد زيد بعينه بعد أن رجد حتى يكون يعود دورًا. ولا يمكن عن وجود هذا الغيم وجوده مرة ثانية دورًا. وذلك أن الواحد بلزم أن يكون الموضوع له واحدًا . وإذا ذـد الموضوع ثم كان فهو ضرورة ثانياً بالعدد ـ وسواء فرضت الفاعل لها واحداً بالعدد أو لم نفرضه على ما يدعيه أصحاب الدورات ، فإن هوالاء يقولون إنه إذا عادت النصبة التي كانت لجميع أجزاء الفلك حين وجدزيد عاد زيد بعينة . وهذا محال مما بيناه والإسكندر يرى في النصب والهيئات التي توجد للفلك في و قت ما أنها لا تعود بالشخص أبداً . ويقول إنا لو فرضنا الكواكب كلها في نقطة واحدة من فلك العروج كأنك قلت في الحمل ثم أبتدأت كلها بتحرك السريع منها والبطىء ، لم يلرم ضرورة أن تعود كلها إلى تلك النقطة بعينها التي منها ابتدأت تتحرك ، إلا أن تكون أدواراً بعضها يقدر أدوار بعض حتى يكون مثلا متى تمت الشمس دورة و احدة ، ثم القمر اثنا عشر دورة ، وكذلك يلزم أن تكون نسبة دورات للشمس من وأحد واحد من الكواكب وحينئذكان بمكن أن تعودكلها لموضع واحد ، ولأى وضع فرضته . وقد نجد الأمر مخلاف ذلك ، فان الشمس تقطع دائرتها في ثلاث مائة وخمسة وستين يوماً وربع يوم . والقمر يقطع دائرته في سبعة وعشرين يوماً. ونصف ، وسبعة وعشرين يوماً ونصف اذا ضوعفت ، لا تفي ثلاث مائة وخمسة وستين يوماً وربع . واذا كان هذا هكذا ، وكان الناعل لا يعود و احداً بالعدد ولا الهيولي بمكن ذلك فها . فقد تبن امتناع عودة الشخص من كل جهة . وذلك ما أردنا أن نبين ... وكيفها كان الأمر ، فليس يمكن أن يعود الشخص(١) -

فالموجود يعود لمثل ما عدم لا لعين ما عدم ، أى أن النفس تتخذ جسما آخر غير جسمها الحالى لأن هذا الجسم يفنى بالنراب ولا يعود من

<sup>(</sup>١) رسائل اين رشد: تلخيص الكون والفساد ص ٣٢ – ٣٣ – ٠٠٠

## غير أسباب (١) ،

فابن رشد يربط آراءه هذه بتفسيره للوجود وذهابه الى أن لكل شي. هوية معينة وأن المعدوم لا بمكن أن يعود هو نفسه مرة أخرى اذ أن هويته أصبحت فالية .

فالمنزع العقلى فى هذا المحال يتمثل إذن فى تمسكه بالمبادىء الفلسميه الضرورية التى تقول إن لكل شيء هوية معينة ثابتة . والقول بالرجوع إلى حين ما عدم الشخص قول لايقوم عليه عند ابن رشد برهان أو دليل فلسفى، إذ أنه يقوم على فكرة الامكان . وعلى هذا لا يعد دليلا منطقياً طالما أنه يتناق مع مبادئ السببية والضرورة العقلية .

يبد أن مذهب ابن رشد فى الخلود لايقف عند حد الاعتقاد بامكان عودة الموجود لمثل ماعدم لالعين ماعدم ، إذ أنه سرعان مايبحث أمر النفس فى مكان آخر من تهافت النهافت ويضن نهذا البحث على العامة ،

فهو يرى أن وضع نفوس من غير هيولى كثيرة بالعدد شي لأنجده في مداهب القوم . إذ أن سبب الكثرة العددية هي المادة . أما سبب الاتفاق في الكثرة العددية فهي الصووة . أما القول بوجود أشياء كثيرة بالعدد واحدة بالصورة بغير مادة فهذا محال . إذ لا يتميز الشخص بوصف من الأوصاف إلا بالعرض ، إذ قد كان يوجد مشاركاً له في ذلك الوصف وغيره ، وإنما يفترق الشخص من الشحص من قبل المادة . وامتناع مالا نهاية له على ماهو يفترق الشخص من الشحص من قبل المادة . وامتناع مالا نهاية له على ماهو موجود بالفعل ، أصل معروف من مذاهب القوم سواء كان جسها أو غير جسم لأنه يلزم عنه أن يكون ماله نهاية أكثر مما لانهاية له (٢) و فانه لو وجدث أشياء بالفعل لانهاية لها ، لكان الحزء مثل الكل ، أعنى إذا قسم ما لانهاية له على جزأين ، مثال ذلك أنه لو وجد خط أو عدد لانهاية له

<sup>(</sup>١) فرح أنطون : ابن رشد و فلسفته ص ١٥.

<sup>(</sup>٢) تهافت النهافت ص ١٠٠٠.

بالفعل من طرفيه ثم قسم قسمين ، لكان كل واحد من فسمه لا تهاية له بالفعل ، وذلك بالفعل ، وذلك مستحيل ، وهذا كله يلزم عن وضع مالانهاية له بالفعل لا بالقوة ، (١) .

هذا هو ما يقدم به ابن رشد للدخول إلى مذهبهالذى يعبر عنه حين رده على الغزالى الذى ذهب إلى القول بأنه إذا زعم الفلاسفة أن الصحيح هو رأى أفلاطون ، وهو أن النفوس قديمة وهى واحدة ، وإنما تنقسم فى الأبدان فاذا فارقتها عادت إلى أصلها واتحدت ، فإنه يجب القول بأن هذا يتنافى وضرورة العقل ، لأننا نقول نفس زيد عين نفس عمرو أو غيره ، فإن كانت عينة فهو باطل بالضرورة (٢) . ه فإن كل واحد يشعر بنفسه ويعلم أنه ليس نفس غيره. ولو كان هو عينه لتساويا فى العلوم التى هى صفات ذاتية للنفوس خاخلية مع النفوس فى كل إضافة . فإن قلم إنه عين ، وإنما انقسم بالتعلق داخلية مع النفوس فى كل إضافة . فإن قلم إنه عين ، وإنما انقسم بالتعلق بالأبدان ، قلنا وانقسام الواحد الذى ليس له عظم فى الحجم بكمية مقدارية عال بضرورة العقل؛ فكيف يصير الواحد اثنين بل ألفاً بل آلافاً ، ثم يعود ويصير واحداً . بل هذا يعقل فيا له عظيم وكمية كماء البحر ينقسم بالجداول فى الأنهار ثم يعود إلى البحر ، فأما مالا كمية له فكيف ينقسم (٣) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٠.

<sup>(</sup> ٢ ) تهافت الفلاسفة ص ٨٦ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٨٦. ويقرب نقد النزالى هذا من نقد أبى البركات البغدادى صاحب إكتاب المعبر حين يقول: « إنه لو كان الأبدان الكثيرة نفس واحدة لكانت حصة كل بدن مها إما أن تكون هي ألحصة الآخر بعيبها أو تكون حصة الآخر غيرها ولو كانت حصة هذا البدن من النفس الواحدة التي يسمونها نفساً كلية هي حصة البدن الآخر ، لكان كلما ينسب من الأنمال إلى نفس هذا ويوجد من الأحوال فيها ينسب إلى نفس الآخر ويوجد فيها ، فكأن لا يختص أحدها دون الآخر بقمل ولا أيتميز عنه بحال . فكان إذا اغتم شخص من الناس ينتم الباقون ... وكذلك كان يلزم أن لا يعلم أحد من الناس ويجهل الباقون ولا يذكر وينسون ... فإذا كانت النفس من كان يلزم أن لا يعلم أحد من الناس ويجهل الباقون ولا يذكر وينسون ... فإذا كانت النفس من الأسخاص بأسرهم واحدة بالشخص يشتركون فيها وجب اشتراكهم لا محالة في هذه الأسوال والخدال . ونجد هذا في غاية الاستحالة والخالفة الموجود (المعتبر في الحكة ج ٢ ص ٣٧٩ — ٣٨٩)

أما الرأى الذي يعتنقة ابن رشد فقد أثار أكبر ضجة قى تاريح الفاسفة العربية وهوسكما قلت سيضن بهذا الرأى على الجمهور والعامة طبقاً لقانونه في التأويل والطبقات الثلاث. فهو يقول ، « أما زيد فهو غير عمر و بالعدد وهو وعمرو واحد بالصورة ، وهي النفس. فلو كانت نفس زيد مثلا غير نفس عرو بالعدد مثل ماهو زيد غير عمرو بالعدد ولكانت نفس زيد ونفس عمرو اثنين بالعدد واحداً بالصورة، فكان يكون النفس نفس. فاذن يضطر أن تكون نفس زيد وعرو واحدة بالصورة ، والواحد بالصورة ، إنما يلحقه الكثرة العددية أعنى القسمة من قبل المواد. فإن كانت النفس الأبهاك إذا هلك البدن أوكان فيها شيء بهذه الصفة ، فو اجب إذا فارقت الأبدان أن تكون واحدة بالعدد وهذا العلم الاسبيل إلى إفشائه في هذا الموضع ، (١).

ويذهب ابن رشد فى معرض تدليله على فكرة النفس الكلية ، إلى أن النفس أو الصورة تنقسم بالعرض وليس بالذات ، بمعنى أنها تنقسم بانقسام الأجسام ، فإذا تصورنا الأجسام غير موجودة ، فلابد أن تكون الصورة أو النفس واحدة . فالنفس – فيما يرى ابن رشد فى تهافت التهافت – أشبهشي بالضوء ، فكما أن الضوء ينقسم بانقسام الأجسام المضيئة ثم يتحد عند التحاد الاجسام ، كذلك الأمر فى الانفس مع الأبدان (٢)

<sup>(</sup>١) تهافت التهافت ص ١٠، وأيضاً:

The notes of van den Berg on the English translation of Fahafut al Fahafut vol 2 p 14-15:

<sup>(</sup>٢) تهافت للتهافت ص ١١.

### سادسا: مسألة العقل وصلتها بالخلود:

بقیت مسألة العقل و صلته بالخلود ، فهو ینظر إلى العقل الهیولانی نظر تین غلفتین. فیدهب فی الأولی إلی أن العقل الهیولانی فاسد. و فلو أنزلنا هذه الكلیات غیر متكثر قبتكثر خیالات أشخاصها المحسوسة للزم عن ذلك أمور شنیعة. منها أن یكون كل معقول حاصلا عندی حاصلا عندك ، حتی یكون متی تعلمت أنا شیئاً ما تعلمته أنت ، ومتی نسیته أنا نسیته أنت أیضاً. بل ما كان یكون هناك تعلم أصلا و لا نسیان ، و كانت تكون علوم أرسطوكلها موجوده بالفعل لمن لم یقر آكتبه بعد ه (۱) . و یتر تب علی ذلك أن تكون هداد المعقولات تابعة لتغیر ، و تكون متكثرة بتكثر موضوعاتها ، لكن علی غیر الحقة التی تتكثر بها الصور الشخصیة . فهی إذن ذات هیولی ، وهی حادثا فاسدة ، لكن من جهة آنها هیولانیة و مشار إلیها ، فقد یلزم ضرورة أن فاسدة ، لكن من جهة آنها هیولانیة و مشار إلیها ، فقد یلزم ضرورة أن تكون مركبة من شئ و بجری منها مجری الماورة اذا حقق أمره ظهر أنه! غیر كاثن ولا فاسد .

وقد برهن ابن رشد على ذلك بمقدمات :

إحداها أن كل صورة معقولة فهى إما هيولانية وإما غير هيولانية ،

والثانية أن كل صورة هيولانية فاتما هي معقولة بالفعل إذا أعقلت ، وإلا فهي معقولة بالقوة -·

والثالثة أن كل صورة غير هيولانية فهى عقل سواء عقلت آو م تعقل ،

-آوالرابعة والخامسة عكس هاتين المقدمتين ، وهي أن كل صورة

<sup>(</sup>١) تلخيص كتاب النفس ص ٨١ - ٨٢ .

تكون معقولة ، فإن تعقل فهي غير هيولانية . ففي المعقولات إذن جزء باق وجزء كاثن فاسد (١) .

وفى النظرة الثانية يذهب ابن رشد إلى أن العقل الهيولانى أزلى. ويقول: ﴿ إِنْ أَرْسُطُو يَنْصُ عَلَى أَنْ الْعَقْلُ الْهَيُولَانِي أَزْلَى (٢) -

(١) المصدر السابق ص ٨٢ -- ٨٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٩٠ ومن المفكرين من يذهب إلى أن رجوع ابن رشد وقوله بآزلية العقل إنما جاء سعياً وراء التوفيق بأين الدين والفلسفة ، أى أنه أراد إخفاء فكرته الحقيقية فى زوال العقل والنفس تحت بعض الأقوال التي يرضى بها أهل الشرع (الدكتور أحمد فؤاد الأهواني في مقدمة كتاب في مقدمته لتلخيص كتاب النفس ص ٦٦ وأيضاً الدكتور عبد الرحمن بدوى في مقدمة كتاب النفس لأرسطو ص ١٢) لا بأس من هذا القول بشرط الاعتقاد بأن ابن رشد يقصد أساساً السمو إلى البرهان طالما أنه ذهب في كل من الشروح والتهافت إلى فكرة النفس الكلية التي تبقى وإن زال الأفراد.

## سابعا: اختلاف الأراء حول هذه المشكلة:

و بجدر القول بأنه يبدو أنابن رشد يقصد بنظرته الأولى العقل الفردى و بنظرته الثانية العقل الكلى . وفي هذه الحالة يكون من السهل القول بأن ابن رشد ينص على فساد العقل الفردى و بقاء العقل الكلى . وهذا يتفق مع قوله السالف بهافث البهافت حين مثل حال النفس مع الأبدان محال الضوء و انقسامه بانقسام لأجسام المضيئة ثم انحاده عند انتقاء الأجسام . يقول E. Renan : وإن العقل الفردى الكلى غير قابل للفساد وأنه قابل للانفصال عن البدن ، أما العقل الفردى فهانث ويزول بزوال البدن . . والعقل الفعال وحده هو الخالد ، وهذا العقل العقل الفعال الفعال أن العقل الفردى العقل الفردى وإن زال الأفراد (٢) ، أى أن الخلود الفردى في ملهبه الذي يب ي وإن زال الأفراد (٢) ، أى أن الخلود الفردى في ملهبه غير ممكن (٣) .

وهذا مااتفقت عليه الكثرة الغالبة من المؤرخين والمفكرين. إذ رأو أن ذهاب ابن رشد إلى القول بأن العقل لا يتجزأ على عدد الأفراد ؛ و أنه و احدفى مقراط وأفلاطون و أنه لاشخصية له ؛ يو دى إلى نفى الخلود (٤). فاذا سلمنا بأن العقل خالد، فإن هذا الخلود لا يحقق الخلود الشخصى للأفراد، و ذلك لأن العقل شئ و احد بعينه لا يختلف باختلاف الأفراد العديدين الذبن يتمثل فيهم (٥) فالذى يبقى بعد الموت هو الحياة الانسانية الكلية لا الحباة الفردية (٦). وهذا يبطل

E. Renan: Averroes p. 128, L. Gauthier: Averroes, (1) p. 280,

ر ٣ ) تاريخ الفلسفة العربية ج ٢ ص ٤٣٨ – تأليف الدكتور خليل الجر وحنا الفاخورى وأيضاً :

H,O. Tayl r: The mediaeval mind vol. 2 p. 420, E, gilson Hiotory of Christian philosophy. p. 225.

<sup>(</sup> ٣ ) تاريخ الفلسفة في الإسلام لدى بور ص ٣٠١ من الترجمة العربية .

<sup>( ۽ )</sup> فرح أنظون : ابن رشد وفلسفته ص ٥٠ – ٥١ .

B, Russell: History of Western Philosophy p 416. (a)

<sup>(</sup> ٦ ) ظهر الإسلام لأحمد أمين ج ٣ ص ٢٥٣ .

معنى الثواب والعقاب أصلاً ، ما داما متصلين بالتبعية الفردية ، ويتساوى عندها الحر والشرير(١) .

فهو لا يسلم إذن إلا بوجود عقل واحد فاعل أو بالفعل للإنسانية جمعاء . وهو خالد وإلهى . أما العقل المنفعل فهو مجرد استعداد فردى يفنى سفناء الحسم(٢) .

وبهذا يرفض ابن رشد نظرية الحلود الفردى، خلود عقل الفرد وخلود نفسه أيضاً (٣) .

بيد أن تصريحات ابن رشد بالخلود في كتاب مناهج الأدلة و بعض نصوص شهافت النهافت كانت مبعثاً لمحاولة التخفيف من التأويلات التي رتبها المؤرخون على آراء ابن رشد السابقة . فيرى البعض أن القول بأن ابن رشد قد ذهب إلى أن النفوس الفردية تندمج في النفس الكلية بعد الموت ، وأنه ينكر على هذا النحو خلود كل نفس إنسانية على انفرادها ، مجرد الهام (٤) . إذ يجب التمييز في مذهب ابن رشد كما في مذاهب غيره من الفلاسفة بين النفس والعقل . في مذهب ابن رشد كما في مذاهب غيره من الفلاسفة بين النفس والعقل . فألعقل مجرد غاية التجريد مخلص عن المادة ولا يكون بالفعل إلا إذا اتصل بالعقل الكلى أو العقل الفعال ... وليس الأمركذلك في النفس لأنها عند هوالاد الفلاسفة القوة المحركة التي تحيي الأجسام الطبيعية الآلية (العضوية) وتغذيها الفلاسفة القوة المحركة التي تحيي المادة وليس مخلصاً من خواشيها كخلوص العقل بل هي على عكس ذلك شديدة الاختلاط به ، حتى أن النفس تكون العقل بل هي على عكس ذلك شديدة الاختلاط به ، حتى أن النفس تكون

<sup>(</sup>١) دائر ةالمعارف اليستاني - مادة ابن رشد ، س ٩٣ - ٢٠٣ .

<sup>(</sup>٢) في الفلسفة الإسلامية للدكتور مدكور ص ٢٣٩ ، وأيضاً :

M. De Wulf History of mediaeval philosophy, vol. Ip.303. Dr. A.F. El. Ehwany: Islamic philosophy, p. 136, The (\*) legacy of Islam p, 136, and: R.M. Wenley: Averroes: in the Baldwin's dictionary of philosophy, vol. 1, p. 96.

<sup>(</sup> ٤ ) دائرة المعارف الإسلامية -- مادة ابن رشد ص ١٧٢ .

متكونة مما يشبه المادة أو من مادة لطيفة بالغة اللطف(١) . وإذا كان هناك مقل كلى ، فإن هذا العقل يطلق أساساً على المعانى الكلية التى يقوم البشر بتجريدها من الأمثلة الحزئية . ولا شك أن عملية التجريد هذه واحدة لدى ميع الناس ، أى أنها تخضع لقوانين ثابتة ، وليس اتحادهم في تصور المعانى الكلية دليلا على وجود نفس كلية أو عقل كلى بالمعنى الذي ينسب إليه ،

بيد أن هذا لا ينني ما سَبق أن توصل إليه القائلون بأن ابن رشد يعتقد بفناء النفوس الجزئية ، إذ أنه في هذا الموضع إذا كان يفرق بين النفس والعقل ، إلا أن هذه التفرقة لا تقوم على كونهما متعارضين إذ أنه اعترف بأن النفس مجردة من الأعراض التي تعددت بها الأشخاص . وإذا كان المشاهير من الحكماء يقولون إنها لا تخلو من طبيعة الشخص ، فإن هذا يرجع إلى انشغالها أثناء الجباة بأمر تدبير البدن، أما بعد الموت فلا مانع من أن تتحد هذه النفس بنفس الإنسانية بأجمعها .

وهذا يتفق تم ما مع ما سبق إيراده عن ابن رشد فى نفس الكتاب من أن الضوء إذا كان ينقسم بانقسام الأجسام المضيئة ثم يتحد عند انتفاء الأجسام المنون هذا مح المناه النفس مع الأبدان . فهل هناك ثمة دليل أرضح من هذا ؟ وما الفائدة من الحرى وراء عبارة كالعبارة السالفة وحدها دون ربطها بما سبقها من آراء . و ليت حده العبارة تفيد ما يسعى إليه هذا الفريق ، إنها لا تفيده إطلاقاً ، ولا تنفى و . د ، نفس كلية .

وعلى هذا لا يكون S. Munk قد أخطأ – كما يزعم البعض – حين ذهب إلى القول بأن النفوس الجزئية تفنى ، اعتماداً على نص وجده فى تهافت التهافت ونص وجده فى تلخيص كتاب النفس(٢) إذ ما يقصده Munk بنص التهافت هو فما نرى ذلك النص الذى يشبه فيه النفس الإنسانية بالضوء

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٧٢ .

S. Munk: Melanges p. 454.

الذى ينقسم بانقسام الآجسام المضيئة ويتحد عند انتفاء الأجسام وربطه بين المضوء والنفس الإنسانية . أما من جهة تلخيص كتاب النفس ، فهو يقصد وجهة النظر التي ذهب فيها ابن رشد إلى أن العقل الهيولاني فاسد . وإذا كان هناك ثمة تعارض، فهذا التعارض يمكن تلافيه ، لأنه يذهب في تهافت النهافت إلى أنه من الصعب على الجمهور فهم هذا القول . وهذا يدل على أنه في جانب البرهان ,

وإذا كان E. Renan قد انتهى إلى القول بأن إنكار الحلود والبعث والقول بأنه لا ينبغى للإنسان أن ينتظر ثواباً وعقاباً غير ما بجده فى هذه الدنيا فى كاله الحاص ، أمور يتكون منها ما كان يوجهه ابن رشد إلى المفكرين ذوى الانجاه الديني كالغزالي والمتكلمين من لوم أصيل(۱) ، فإن الذهاب إلى هذا لا بد من تفسيره على أساس أنه لا ينكر الخلود على الصورة التى تبيئت فيا سبق ، وهي اعتقاده مخلود على نحو إنساني كلي لا خلود لكل نفس فردية على حدة (۲) ، وبذلك يكون العقل الكلي غير قابل الفساد وليس قابلا على حدة (۲) ، وبذلك يكون العقل الفردي فهالك وينتهى مع البدن (۳) .

E. Renan : Averroes p. 128-129. (1)

<sup>(</sup> ٢ ) نود أن نشير إلى أننا لا نوافق ابن رشد على الرأى الذى يقول به جملة و لا إتفصيلا و نحن فى هذا الحجال نكتفى بمجرد عرض رأيه اعتماداً على موالفاته و شروحه على أرسطو .

Renan: averroes p. 127-128 (7)

#### تامنا: خاتمة:

و أخير آ يجدوا القول بأن محاولة عدم إخراج ابن رشد عن الانجاه العام لمدين الإسلامى هو الذى قاد إلى محاولة إدخاله فى زمرة المفكرين الذين قالوا بالخلود على النحو التقليدى العام. ولكن هدف ابن رشد لم يكن مجرد التزام ظو اهر الشرع دون تأويل. صحيح أنه وافق الغزالي وقال بأنه لا بد من وضع النفس غير فانية ، ولكنه اعتقدبا لحلود على نحو كلى .

وإن محاولة اللجوء إلى ما كتبه فى مناهج الأدلة كأدلة يفهم منها اعترافه بالخلود على النحو التقليدى تعد محاولة خاطئة ؛ إذ أن ما ذكره فى المناهج لا يخرج عما يذهب إليه فى المصادر الأخرى . فقول ابن رشد بالخلود على أساس الحكمة التى توجد فى خلق الكائنات ، وأنها لم تخلق عبثاً لا ينافى ما تبين فيا سلف ، إذ قلنا بأن ابن رشد لم ينكر الخلود بل تصوره على نحوكلى ، أما البرهان الذى يقوم على طبيعة الصلة بين النفس والحسم فتوضيحه والوصول منه إلى أقصى نتائجه إنما هو ما أورده ابن رشد من مثال الضوء والأجسام المضيئة . فانقسام الضوء بانقسام الأجسام المضيئة واتحاده عند انتفاء الأجسام مكن تطبيقه فى حالة الموت والنوم ، فإذا كان يفهم من مثال الموت والنوم أن النفس جوهر مستقل يذاته ، ولا يضيرها أن يندثر الجسم ، فإن هذا الحوهر جوهر للأجساد كلها لا جوهر يخص كل جسم على حدة ، بناء على ما ورد فى مثال الضوء والأجسام المضيئة .

ومما ييسر المضى في الطريق نحو فهم الفكرة الأساسية عند ابن رشد بالنسبة للخلود ، أنه لم يعتقد بمعاد جسماني . ولو كان ابن رشد قد أيد الذهاب إلى الاعتقاد بمعاد جسماني ، لكانت فكرته عن النفس الكلية قد هدمت تماماً ، فهو يتخطى هذا المعاد الحسمائي إلى التصريح بنحو من المعاد الروحاني فحسب ، ودليل هذا ، اعتقاده بأن الأرواح ستعاد في الدار الأخرى إلى أجسام مثل أجسامها لا لهذه الأجسام التي عدمت .

وإذا كان قد صرح بجزاء جسمانى ، فإن هذا التصريح مرده آن تمثيل الجزاء جسمانياً بالنسبة للجمهور أدفع للعمل والفضيلة، إذ أن الجمهور يتصور الأشياء تصوراً عملياً حسياً . وقد سبق لابن سينا أن قال بهذه الفكرة .

فابن رشد فى هذه المشكلة يعبر أبلغ تعبير عن نزعته العقلية ، إنه لم يقل مجزاء جسمانى حسى ، إذ أن القول به قد قام عند الغزالى وغيره على فكرة الإمكان وجواز خرق العادات. وهذا ما ينكره ابن رشد طبقاً لمبادئ البرهان وطبقاً لرأيه فى العلاقة بين السبب والمسبب ، وكيف أنها يجب أن تكون ضرورية ،

ومن الأمور التي ينزع فيها ابن رشد منزعاً عقلياً أيضاً ، آاعتقاده بأن هناك هوية معينة ثابتة وضرورية لكل شيء من الأشياء. فما عدم لا يمكن أن يردهو نفسه ، إذ أن هويته قد عدمت ،

وهذا تصريح بالثبات والضرورة ، واعتراف بخصائص الأشياء ، وتفسير للخلود على ضوء الأسباب المعقولة . وبهذا يصعد ابن رشد إلى البرهان ، دائماً ويؤول ما يراه طبقاً لقانونه في التأويل الذي يتجاوز للخسوسات حتى يصعد إلى المعقولات .

و يمكن القول أخيراً بأن رأيه فى خلود النفس يساند بقية مبادئه وآرائه الأخرى كالصعود من المحسوسات إلى المعقولات ، واعتقاده بضرورة وجود هوية معينة لكل شيء ، والصعود من الجزئيات إلى الكليات ، ومحاربة العادة والإمكان والارتفاع منها إلى الضرورة واليقين والثبات .

# القصل ا لرابع

# بعث للرسل

يتضمن هذا الفصل العناصر والموضوعات الآنية .

- ، ارتباط هذا الموضوع ببحوث ابن رشد في مجال الإلهيات :
  - نقد موقف المتكلمين والبحث عن موقف آخر
    - ضرورة القول ببعث الرسل .
    - القرآن إهو المعجزة الحقيقية .
- ، أصلان ينبى عليهما القول بأن القرآن يعد المعجزة الحقيقية .
  - . التمييز بين المعجز الجوانى والمعجز البرانى .

. فواجب أن يوجد نبى وواجب أن يكون إنساناً وواجب أن يكون لا خصوصية ليست لسائر الناس حتى يستشعر الناس فيه أمراً لا يوجد لهم فيتميز به عنهم . فتكون له المعجزات التى أخبرنا بها . فهذا الإنسان إذا وجد وجب أن يسن للناس فى أمورهم سنناً بأمر الله تعالى وإذنه ووحيه وإنزاله الروح القدس عليه فيكون الأصل فيا يسنه تعريفه إياهم أن لهم صانعاً واحداً قادراً وأنه عالم بالسر والعلانية وأن من حقه أن يطاع أمره ; وأنه بجب أن يكون الأمر لمن له الحلق » .

أبن سينا: النجاة ـ القسم الإلهي ص ٣٠٤

## الفصل الرابع

## ىعث الرسل

### أولا: تمهيد ;

إذا كان فيلسوفنا ابن رشد فد اهم بالتدليل على وجود الله تعالى ، تدليلا عقلياً ، كما بحث في مشكلة التوفيق بين الدين والفلسفة ( فلسفة الدين ) ، ومشكلة الحلود ( فلسفة الموت ) ، فانه قد اهم أيضا في مجال دراساته الفلسفة بالبحث في موضوع بعث الرسل ،

م سوف نقف وقفة قصيرة عند هذا الحانب مركزين على إبراز الإنجاه المعقلي عند فيلسوفنا في محثه لهذا الموضوع ، ومعنى هذا أننا سوف لا نتعرض بطريقة تفصيلية لنقده لآراء المتكلمين(١) وخاصة الأشاعرة ، في هذا المجال بجال البحث في موضوع بعث الرسل ،

وقد ذهب ابن رشد إلى أن البحث فى موضوع بعث الرسل يتناول جانبين ، جانب أول هو إثبات الرسل ، وجانب ثان يتمثل فى بيان أن هذا الشخص الذى يدعى الرسالة واحد منهم ، وأنه ليس بكاذب فى دعواه(٢).

كما أشار ابن رشد إلى محاولة المتكلمين للتدليل على وجود الرسل ، وذلك على أساس القول بالمعجزات ، بمعنى أن علامة صحة دعوى الرسل ، هو ظهور المعجزة(٣) .

وانتهى ابن رشد فى عرضه لآراء المتكلمين ، إلى عدم موافقتهم فى ذهابهم إلى إقامة البرهنة على بعث الرسل على أساس القول بالمعجزات ، قائلا إن طريقتهم هذه تكون مقنعة و لائقة بالجمهور ، دون أن تكون لائقة ولامناسبة لأهل البرهان ،

<sup>(</sup>١) نمد للنشر كتاباً عن المنهج النقدى في فلسفة ابن شد.

<sup>(</sup>٢) مناهج الأدلة في عقائد الملة ص ٢٠٨

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ٢٠٨ .

### ثانياً : ضرورة القول بيعت الرسل :

إذا كان الغزالى ينكر على الفلاسفة منعهم من قلب العصاحية ، وإحياكو الموتى وغير ذلك(١) ، فإن ابن رشد يتخذ من ذلك بداية لبحثه فى المعجزات ؛ وإتصال ذلك بدراسته لبعث الرسل .

فالكلام في المعجزات ليس فيه للقدماء قول (٢) ، و لان هذه كانت عندهم من الأشياء التي لا يجب أن يتعرض للفحص عنها و تجعل مسائل ، فإنه مبادئ الشرائع والفاحص عنها و المشكك فيها يحتاج إلى عقربة عندهم مثل مر يفحص عن سائر مبادئ الشرائع العامة ، مثل هل الله تعالى موجود ، وهل الفضائل موجودة ، و أنه لا يشك في وجودها و أن كيفية وجودها هو أمر إلحي يعجز عن إدر اك العقول الإنسانية . والعلة في ذلك أن هذه هي مبادئ الأعمال التي يكون بها الإنسان فاضلا ، ولاسبيل إلى حصول العلم إلا بعد حصول الفضيلة ، فوجب أن لا يتعرض للفحص عن المبادئ التي توجب الفضيلة قبل حصول الفضيلة . وإذا كانت الصنائع العملية لا تتم إلا بأوضاع ومصادرات يتسلمها المعلم أولا ، فأحرى أن يكه ن ذلك في الأمسور العلمية هر٧) .

<sup>(</sup>١) تهافت الفلاسفة للغزالي ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>٢) يرى الدكتور محمد يوسف موسى فى كتابه و بين الدين والفلسفة ٥ ص ٢١٧ – ٢١٨ أن ابن رشد قد أخطأ حين ذكر أن الفلاسفة القدماء - ويريد بهم فلاسفة اليونان - لم يتعرضوا المعجزات . وسبب خطئه أنه لم يكن عندهم نبوات إلهيه ولا شرائع ساوية تحتاج للمعجزات فى إثباتها ، فكيف رأوا مع هذا ألا يتكلموا فى المعجزات والمسألة لم توضح بالنسبة إليهم ؟ . . ولكن يجدر القول بأنه لا ينبغى أعذ كلام ابن رشد على أساس أنه يتكلم عن معجزات كعجزات أنبيائنا ، إذ أنه لم يكن من السداجة إلى هذه الدرجة ، إذ قد يكون مقصده هو أن أنظمة اللولة قد حرمت التعرض للآلحة وأفعالها على اعتبار أنها مبادى واللهم أنه و العمل . وهذه الآلحة هى آلحتهم هم أنفسهم ، وكل من سخر منها ومن الأفعال التى تنسب إليها فهو مخطىء . ولهذا اتهم سقراط مثلا بأنه يفسد عقائد الشباب وحكم عليه بالموت .

<sup>(</sup> ٣ ) تمانت التمانت ص ١٢١ - ١٢٢ .

أما فيما يختص بنعى الغزالى على الفلاسفة عدم ذكرهم لمعجزات كثيرة ، فإنه يجب القول بأنه ليس كل ماكان ممكناً في طبيعته يقسدر الإنسان على نعله يه إن الممكن في حق الإنسان معلوم ، وأكثر الممكنات في أنفسها ممتنعة عليه و ه فيكون تصديق النبي أن يأتي بالخارق ، وهو ممتنع على الإنسان ممكن في نفسه ولا محتاج ذلك إلى وضع الأمور الممتنعة في العقل ممكنة في حق الأنبياء(١)

<sup>(1)</sup> المصدر السابق ص ١٢٢.

### نالئاً : القرآن المعجزة الحقيقية :

والقرآن هو المعجزة الحقيقية التي تختلف عن سائر ما يسميه المتكلمون بالمعجزات . إذ أنه لم يكن خارقاً من طريق السماع ، كانقلاب العصاحية ، مانما ثبت كونه معجزاً بطريق الحس والاعتبار لكل إنسان وجد ويوجد إلى يوم القيامة ، وبهذا فاقت هذه المعجزة سائر المعجزات(١) ، آ

وميزة هذه المعجزة أيضاً مناسبها لمقتضى الحال : فإن الرسول المحلى الله عليه وسلم لم يدع أحداً من الناس إلى الإيمان برسالته عن طريق تقديمه خارقاً من خوارق الطبيعة ، مثل قلب عين من الأعيان إلى عين أخرى ، وإذا كانت قد ظهرت على يد الرسول صلى الله عليه وسلم كرامات فإنها لم تظهر إلا أثناء أحواله ومن غير أن يتحدى بها (٢) .

فخارقة الرسول صلى الله عليه وسلم الذى تحدى به الناس ، وجعله دليلا على صدقه فيما ادعى من رسالة ، هو الكتاب العزيز ، وكون القرآن دلالة على صدق نبوته صلى الله عليه وسلم ينبنى عن أصلين :

الأصل الأول: وجود هذا الصنف من الناس، وهم الأنبياء والرسليب بين بنفسه ، وهذا الصنف هو الذي يضع الشرائع للناس بوحى من الله لا بتعلم إنساني . ولا ينكر وجودهم إلا من أنكر وجود الأمور المتواترة ، كوجود ماثر الأنواع التي لم نشاهدها والأشخاص المشهورين بالحكمة (٣) ،

وبهذا يتبين خطأ الدهرية فى إنكارهم وجود أشخاص يوحى إليهم ، أما الفلاسفة وجميع الناس فقد اتفقوا على أن هناك أشخاصاً من الناس يوحى اليهم ، بأن ينهوا إلى الناس أموراً من العلم والأفعال الجميلة بها تتم سعادتهم،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) مناهج الأدلة س ٢١٢ - ٢١٤.

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق ص ٢١٤ - ٢١٥ .

وينهوهم عن اعتقادات فاسدة وأفعال قبيحة ، وهذا من فعل الأنبياء(١) الذين يقولون ما يقولون على أساس الوحى الذى يدعو إلى الفضيلة العملية أساساً ، إذا أنها أساس الشرائع .

ويبين لنا ابن رشد أن القرآن قد نبه على هذا الأصل ، و دلك يتمثل فى تموله تعالى : ﴿ إِنَا أُوحِينَا إِلَيْكُ كُمَا أُوحِينَا إِلَى نُوحِوالنبيين من بعده وأوحينا إلى الله على الله وعيسى وأيوب ويونس المابراهيم واسماعيل وإسحق ويعقوب والأسباط وعيسى وأيوب ويونس وهارون وسليان وآتينا داود `زبورا ، ورسلا قد قصصناهم عليك من قبل ورسلا لم نقصصهم عليك وكلم الله موسى تكليماً »(٢) .

أما من حيث مصدر العلم بهذا الأصل الأول ، فهو اندار الأنبياء بوجود الأشياء التي لم توجد بعد ، فتخرج إلى الوجود على الصفة التي أندروا بها ، وي الوقت الذي أندروا ، ويما يأمرون به من الأفعال وينبهون عليه من العلوم التي ليست تشيه المعارف والأعمال التي تدرك فتعلم (٣) .

وهذه الرويا تتمثل فى الأشياء العملية ، أى أنها تقع فى أمور مستة بلة ولا تكون فى شىء من الأمور النظرية ، وهى تهدف إلى العناية التامة بالإنسان(٤) .

فالإنسان قد اختص بالمعرفة والإدراك في القوة العقلية الفكرية ، التي بها

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢١٥. ويقتر ب هذا الرأى من رأى ابن سينا الذي يذهب فيه إلى أن النبي إذا وجد نجب أن يسن الناس في أمورهم سنناً بإذن الله تعالى وأمره ووحيه وإنزاله الروح المقدس عليه . ويكون الأصل الأول فيها يسنه تعريفه إياهم أن للم صانماً واحداً قادراً وأنه عالم بالسر والعلائية ، وأن من حقه أن يطاع أمره ، فإنه بجبه أن يكون الأمر لمن له الحلق ، وأنه قد أعد لمن أطاعه المعاد المسعد ، ولمن عصاه المعاد المشقى ، حتى يتلقى الجمهور المنزل على لسانه من الإله والملائكة بالسمع والساعة (الإلهيات لابن سينا ج ٢ ص ٤٤٤ أ، النجاة لابن سينا ص ٣٠٤ .

<sup>(</sup>٢) الآية ١٦٢ ، ١٦٤ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٣) مناهج الأدلة ص ٢١٦.

<sup>( ؛ )</sup> تلخيص كتاب الحاس و المحسوس لابن رشد ص ٢٣٤ .

يدرك حدوث الأمور النافعة والضارة فى المستقبل ليستعد للشيء ويتأهب له، وييشر بوفود الخير ويعلم وقوعه اذا مدت هذه القوة بهذه الآلة الشرعية والإدراك الروحائى ولذلك قيل إنه جرى كذا وكذا من النبوة(١).

مثال ذلك ، الرويا التي رآها الملك وسأل عنها بوسف عليه السلام . فإن يوسف قد أشار على القوم بأن يستعدو الما دلت عليه الرويا من الحذر ، بأن يدروا في السنين الحصبة الحب في سنبله لئلا يفسد ويبقى حتى السنين الحدية(٢)

وهذا الأصل الأول لايفهم تماماً إلا بالتفرقة بين الخارق الذي من نفس وضع الشرائع ، و الخارق الذي ليس من نفس وضعها . م وذلك أن الخارق للمعتاد إذا كان خارقاً في المعرفة بوضع الشرائع دل على أنوضعها لم يكن بتعلم وإنما كان بوحي من الله ، وهو المسمى نبوة . وأما الخارق الذي ليس من نفس وضع الشرائع ، مثل انفلاق البحر وغير ذلك ، فلا يدل دلالة ضرورية على هذه الصفة المسهاة نبوة ، وإنما تدل إذا اقترفت إلى الدلالة الأولى ، وأما إذا أتت مفردة فلا تدل على ذلك » (٣) ، فالأولياء مثلا لاتدل أفعالهم على معجزات أثما الخارق الذي يدل دلالة قطعية فليس موجوداً لهم .

وعلى هذا النحو يجب أن يفهم الأمر فى دلالة المعجز على الأنبياء فالمعجز فى العلم والعمل هو الدلالة القطعية على النبوة . وأما المعجز فى غير ذلك من الأفعال فشاهد لها و مقو (٤) .

وإذا سألسائل عن الدليل على كون القر آنخار قاومعجز آمننوع الحارق

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٢٨.

<sup>(</sup> ۲ ) المصدر السابق ص ۲۲۹ .

<sup>(</sup>٣) مناهج الأدلة ص ٢١٦.

<sup>(</sup> ٤ ) المصدر السابق ص ٢١٧ .

الذى يدل دلالة قطعية على صفة النبوة ، أى الحارق الذى فى فعل النبوة الذى يدل عليه الله على النبوة الذى عليه يدل عليها كما يدل في الإبراء على صفة الطب الذى هو فعل الطب ، أُجيب عليه بالقول بأن ذلك يوقف عليه من وجوه .

أحدها: أن يعلم أن الشرائع التي تضمنها من العلم و العمل ليست مما يمكن أن يكتسب بتعلم بل بوحى .

ثانيها: ماتضمن من الإعلام بالغيوب:

ثالثها: من نظمه الذي هـو خارج عن النظم للذي يكون بفكر وروية . أعنى أن يعلم أنه من غير جنس البلغاء 'لمتكلمين بلسان العرب، سواء من تكلم . منهم بذلك بتعلم وصناعة وهم الذين ليسوا بأعراب ، أو من تكلم بذلك من قبل المنشأ عليه وهم العرب الأول و المعتمد في ذلك على الوجه الأول (١) .

فهذا الأصليقوم على التواتر ، و لا يتناف مع نزعة ابن رشد العقلية البر هانية إذ السرهان لاينكر التواتر (٢) ،

(۱) المصدر السابق ص ۲۱۷ وقد أفاضت كتب الإسلاميين في بيان وجوه إعجاز القرآن ومنه : المواقف للإيجى ج ۸ ص ۲٤٣ – ۲۵٦ ، تجريد الاعتقاد ص ۲۰۰ ، مفتاح السعادة لطاش كبرى زاده ج ۲ ص ۳۶۱ ، الإرشاد للجويني ص ۳۵۲ ، التمهيد الباقلاني ص ۲۶۱ ، إحياء علوم الدين الغزالي ج ۲ ص ۲۸۸ ، الاقتصاد في الاعتقاد للغزالي ص ۹۲ ،

وكذلك ابن خلدون في مقدمته ج ١ ص ٣٥١. وقد ذهب ابن خلدون إلى رأى يقارب رأى ابن رشد في تفضيله القرآن على سائر المعجزات ، إذ قال إن الخوارق في الغالب تقع مغايرة الوحى الذي يتلقاء الذي ويأتى بالمعجزة شاهدة بصدقة . والقرآن هو بنفسه الوحى المدعى وهو الحارق المعجز ، فشاهده في عينه ، و لا يفتقر إلى دليل مغاير له كسائر المعجزات مع الوحى ، وهذا أوضح دلاله لاتحاد الدليل والمدلول فيه (المقدمة ج ١ ص ٢٥١).

( ٢ ) إذ أن المتواترات هي الأمور المصدق بها من قبل تواتر الأخبار التي لا يصبح في مثلها المواطأة على الكذب لغرض من الأغراض ( النجاة لابن سيناص ٢١ ) .

هذا بالإضافة إلى أن لحذا التواتر شروطاً ، وقد أبان الغزالى عنها وهى : (أ) الإخباد عن علم لا عن ظن (ب) أن يكون هذا العلم الذى يخبرون به علماً ضرورياً مستنداً إلى مجسوس (ج) أن يستوى طرفاه وواسطته في هذه الصفات وفي كمال العدد. « فإذا نقل الخلف عن السلف

### -- الأصل الثاني.

يقوم هذا الأصل على المناداة بأن من وضع الشرائع بوحى من الله فهو نبى وهذا الأصل غير مشكوك فيه فى الفطر الإنسانية . إذ لماكان فعل الطب هو الإبراء وأن من وجد منه الإبراء فهوطبيب : كذلك من المعلوم بنفسه أن فعل الأنبياء هو وضع الشرائع بوحى من الله ، وأن من و جد منه هذا الفعال فهو نبى (١) .

أما من جهة دلالة القرآن على هذا الأصل ، فيتمثل ذلك فى قوله تعالى ، و يأيها الناس قد جاءكم برهان من ربكم وأنز لنا إليكم نورا مبيناً »(٢)، « ياأيها الناس قد جاءكم الرسول بالحق من ربكم ، فآمنوا خيراً لكم »(٣) ، « لكن الراسخون فى العلم منهم و المؤمنونيؤمنون بماأنز ل إليكوما أنزل من قبلك»(٤)، «لكن الله يشهد بما أنزل إليك، أنز له بعلمه و الملائكة يشهدون ، وكفى بالله شهيداً »(٥) .

ويعلم هذا الأصل تماماً إذا عرفنا أن وضع الشرائع لايتوصل إليه إلابعد المعرفة بالله وبالسعادة الإنسانية والشقاء الإنساني ، والأمور التي يتوصل مها إلى

ح و توالت الأعصار ولم تكن الشروط قائمة فى كل عصر ، لم يحصل العلم بصدقهم لأن خبر أهل كل عصر خبر مستقل بنفسه ، فلابد فيه من الشروط (د) بحصول العلم الضرورى نتبين كمال العدد ، ولا نستدل بكمال العدد على حصول العلم . « فلا يبعد أن يحصل التصديق بقول عدد ناقص عند انضهام قرائل إليه ، أكثر من التصديق بقول عدد كبير دون انضهام قرائل إليه ،

<sup>(</sup> المستصفى للغزال ج ١ ص ١٣٤ – ١٣٥ ) .

<sup>(</sup>١) مناهج الأدلة س ه٣١.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٧٤ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٣) الآية ٧٠٠ من سورة النساء.

<sup>(</sup> ٤ ) الآية ١٦٢ من سورة النساء .

<sup>(</sup> ٥ ) الآية ١٦٦ من سورة النساء .

السعادة و الأشياء التي تقف عقبة في طريق السعادة . و هذا يودي إلى معرفة ماهي النفس و ما جو هرها ، و هل لها سعادة أخر و ية وشقاء أخروى أم لا ، و مامقدار هذه السعادة و هذا الشقاء ، شأنها في ذلك شأن الأغذية التي لا تكون سبباً للصحة الا إذا استعملت بمقدار محصوص و وقت مخصوص، و هذه الأشياء كلها لا تتبين إلا إذا استعملت بمقدار محصوص و وقت مخصوص، و هذه الأشياء كلها لا تتبين

و قد يعرف ذلك على اليقين من زوال العلوم و بخاصة وضع الشرائع و تقرير القوانين و الإعلام بأحوال المعاد ، ولما وجدت هذه كلها فى الكتاب العزيز على أتم ما يمكن ، علم أن ذلك بوحى من هند الله ، وأنه كلام ألقاه على لسان تبيه ١٤٠).

ويدل على هذا أيضاً العلم بأن الرسول كان أميانشاً في أمة أميةعامية بدوية لم تمارس العلوم قط ، ولا نسب إليها علم، ولم تتداول الفحص في الموجودات على ماجر ت به عادة اليونانيين و غبر هم من الأمم التي كملت الحكمة فيهم في الأحقاب الطويلة(٣).

<sup>(</sup>١٠) مناهج الأدلة س ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) مناهج الأدلة س ٢١٨ - ٢١٩ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٢١٩ . وهذا على الرغم من أن بعض الباحثين لا يتخذ من أمية الرسول دليلا مسلماً به . فهذا R. paret مثلا يقول : وهناك عو امل لفرية تجعل من الصعب أن دقول إن كلمة أى ممناها الذى لا يكتب ولا يقر الفلا الكلمة العربية و أمة و رلا الكلمة العبرية و أما و ، ولا الآرامية و أميتا و تدل على الأمة فى حالة الجهالة . وقد استدل قوم بإطلاق لفظ الأى على محمد (ص) بأنه لم يكن يقرأ ولا يكتب . و الحقيقة أن كلمة ألأى لا علاقة لها بهذه المسألة لأن الآية ٨٨ من سورة البقرة و ومنهم أميون لا يعلمون الكتاب إلا أمانى وإن هم إلايظنون و التي تدعو إلى هذا الافتراض لا ترى الأمين بالجهل بالقراة، والكتابة ، بل ترميم بعدم معرفتهم بالكتب المؤلة ( دائرة المعارف الإسلامية بجلد؟ عدد ١٠ —الترجمة العربية ص ١٤٤ - ٤٦٥) ولكن الاتجاه الإسلامي العام هو أن أمية الرسول ( ص ) قد ثبتت بالتواتر الذي لا شك فيه واكن الاتجاه الإسلامي العام هو أن أمية الرسول ( ص ) قد ثبتت بالتواتر الذي لا شك فيه واكن المتب المعد رص ٢٤٤) . المعدد عمد شاكر على مقالة أى التي كتبها Paret بنفس المعد رص ٢٤١) . المعدد أيضاً قدهاب مدم إلى المناف المناف

### رابعا : نوعا المعجزة

و بجدر أخير آ المقارنة بين نوعى المعجزة . و فدلالة القرآن على نبوة الرسول صلى الله عليه وسلم ليست هي مثل دلالة انقلاب العصاحية على نبوة موسى ، ولا إحياء الموتى على نبوة عيسى ، وإبراء الأكمه والأبرص. فإن تلك وإن كانت أفعالا لا تظهر إلا على أيدى الأنبياء ، وهي مقنعة عند الحمهور ، فليست تدل دلالة قطعية إذا انفردت ، إذكانت ليست فعلامن أفعال الصفة التي بها سمى النبي نبياً وأما القرآن فدلالته على هذه الصفة هي مثل دلالة الإبراء على الطب (1)

فالنوع الأول هو هذا النوع من المعجزات التي تدل دلالة قطعية يقينية على وجو د الرسول وشريعته ، وقد استمدت صفة القطع والية بن من كونها مناسبة للصفة التي من أجلها وصف إنسان ما بأنه رسول أو نبي .

أما النوع الثانى من المعجز ات فلا يعد يقينياً كالنوع الأول لأنه لايدل على الصفة التى من أجلها وصف الني أو الرسول بأنه كذلك ، فلابد أن تدل الصفة تماماً على الموصوف، فلفظ الرسول بجب أن يكون مطابقاً للصفات الواجب توافر ها فى الرسول ، شأنه فى ذلك شأن لفظ الطبيب يقول ابن رشد . و فلو أن — شخصين ادعيا الطب ، فقال أحدهما . الدليل على أنى طبيب أنى أسير فى الماء ، وقال الآخر . الدليل على أنى طبيب أنى أبرى المرضى ، فشى ذلك على الماء وأبرى هذا المرضى ، كان تصديقنا بوجود الطبيب للذى أبراً المرضى برهان ، وتصديقنا بوجود الطبيالذى مشى على الماء مقنعاً ومن طريق الأولى والأخرى (٢) .

<sup>(</sup>١) مناهج الأدلة ص ٣٢١.

 <sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٢٢١. ويطلق ابن رشد على النوع الأول من المعجزة ..المصبر .
 الجوانى ، وعلى النوع الثانى ، المعجز البرانى .

#### خامسا: خاتمة:

و هكذا تمكن ابن رشد من بسط مذهبه العقلى، طالما أنه فهم المعجز فهما الابتنافى و نزعته العقلية . إذ أصبحت المعجز ات الى يتكلم عنها و ليست إلا عجائب ناشئة عن كمال الحواص الإنسانية عند النبى ، وليست معجز ات معنى الكلمة تتجاوز العقل الإنساني (۱) . ولا يعنى هذا نفيه للمعجز ات كلية ، بل إن تفر قته بين المعجز الحوانى والمعجز البرانى قامت على أساس رأيه في التوفيق بين العقل والشرع . فالمعجز الجوانى إذا كان الأهل البرهان ، فإن المعجز البرانى قد أعد للذين يسلكون مسلك الإقناع . وإذا شاء ابن رشد أن يحدد اعباد الشرع على أى نوع من المعجز ات نادى بالمعجز الحوانى . وهذا يقوم على إدر اكه لكون معجزة الرسول صلى الله عليه وسلم هو القرآن . وإذا كانت هناللك حوادث خارقة للعادة ، فهذه الحوادث أشياء ثانوية تمثل المعجز البرانى ضرب أساساً الأهل الإقناع .

هكل مايعوزنا هو المعجز الجوانى المناسب. أما إذا ذهبنا إلى القول بأن قوانين الطبيعة لا يمكن أن تقيد قدرة وضعتها ، وبهذا يكون المعجز البرانى محكناً(٢) ، فإن هذا لايودى إلى دراسة الطبيعة ، ووضع قوانين ثابتة شاملة لها.

وليست العبرة بالقول بأن المعجز المناسب دليل دقيق يعسر حتى على الحاصة الإقتناع به و إقناع الغير ، لأنه يقوم على تقدير صلاح الشريعة ، وموافقها لكمال الإنسان وسعادته ، وهذا التقدير لايتجاوز حد الاقتناع الأدبى ، أما المعجز البراني فالتثبت من وقوعه أسهل(٣) ، ولكن العبرة عا يتفق وأدلة العقول ومنطق الوجود معا .

<sup>(</sup>١) ليون جوتييه : المدخل لدراسة الفلسفة الإسلامية -- الترجمة العربية ص ١٩٥.

<sup>(</sup> ۲ ) يوحنا قمير : ابن رشد ص ۱۷ .

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ١٧ .

- وبهذ احافظ ابن رشد على قوانين العقل والوجود معاً، وضمن لها اليقين طالما أنه يرى أن التسليم بالمعجز البرانى وإدخاله فى دراسة المعرفة والوجود يودى إلى القضاء عليهما وعلى الأسس التى يقومان عليها .

وهذا هو السبب فيا يبدو انا ، فى نقده المتكلمين . إذ يعد هذا النقد جزءاً من نقد شامل لهم فيا يختص بأدلتهم على وجود الله التى تنادى بالإمكان والحواز ، وجزءاً من نقده لهم فى قولهم بحدوث العالم . أما هو فيقيم آراءه على الضرورة واليقين ، رافضا بذلك منطق الجواز والإمكان. وإذا تم إحلال الأول محل الثانى فقد استطعنا الوصول إلى البرهان واليقين ، وهذا هوشأنه دائماً فى هذا الرأى و ما سبقه من آراء .

## خاتمة أخىرة

و أخير آ يجدر القول بأن تحليل مذهب ابن رشد تحليلادقيقاً يوُدى بنا إلى القول بأنه قد عبر من خلاله عن نزعة عقلية لا يعوزها الوضوح ولا اليقين . نزعة عقلية ظهرت فى كل جانب من جوانب فلسفته .

فنظريته فى المعرفة ترتفع من المحسوسات إلى المعقولات ، فهى إذا كانت تعترف بوجود المحسوسات وتستند إلبها ، إلا أنها تجاوزها إلى المعقولات .

ومذهبه فى العقل والوجود يقوم على الارتباط الضرورى بين السبب والمسبب، ورد كل شيء فى العالم إلى أسباب تدرك بالعقل. سواءكان ذلك فى بحثه لمشكلة قدم العالم، أو تفسيره للظواهر الفلكية.

وآراوه عن العقل والإنسان تقوم على أساس التسليم بنواميس الكون ، والاعتراف ـ بالخصائص الضرورية لكل شيء ، والقول بتأثير الإنسان في حوادث العالم .

ونز هنه في مجال « العقل والله » تستند في كل جزء من أجزائها على مبادئ عقلية ضرورية بقينية ، إذ أنها تستند إلى البرهان ، وهو أسمى صور الية بن إذ الفلسفة هي النظر في الموجودات بحسب ما تقتضيه طبيعة البرهان .

ظهر ذلك فى أدلته عن وجود الله ، والتى تستند إلى تقربر مبادئ الحكمة والنفائية ورد كل موجود إلى أسبابه المحددة وخصائصه الحوهرية ، والربط بين أجزاء الكون برباط ضرورى محكم لا يستطيع عنه فكاكاً ، ولا يستغنى عن خالق يضمن له الاستمرار فى الوجود . ولكن ما أبعد هذا الحالق عن التدخل فى العلاقة بين الأسباب ومسبباتها .

إذ أن هذا التدخل سوء فهم للإرادة الإلهية الثابتة ، وسوء فهم أيضاً الحصائص الموجودات التي لا بدلها أن تتصف بالثبات وحدم التغير ، حي

ندرك وجه الحكمة والغاثية فى وجودها، وإلا لما أمكننا الإستدلال على وجود خالق مدبر أحسن كل شيء صنعاً .

كما بدا أيضاً في رأيه في مجال البحث في فلسفة الدين ، إذ أن رأيه يستند أساساً إلى تفضيل الأدلة السبرهانية على غيرها من الأدلة الحطابية والحدلية ؛ وكذلك قانون التأويل الذي قال به ، ذلك القانون الذي يقوم في جوهره على تفضيل أهل البرهان على غيرهم ، وناظراً إلى الدين نظرة كلها سمو وتقدير ، وكيف لا ؟ وهو رجل الفقه الذي يعلم تمام العلم ، أثر الدين البالغ على نفوس أفراد البشرية .

كما ظهر اتجاهه العقلى فى دراسته لمشكلة خلود النفس وبحثه فى فلسفة الموت ، هذه الدراسة التى تقوم أساساً على التسليم بالخصائص الضرورية بكل موجود فى الموجودات ، كما تقوم على أساس تجاوز الطريق الخطابي والطريق الجدلى ، حتى نصل إلى البرهان اليقينى العقلى .

وظهر انجاهه العقلى أيضاً فى بحثه لمشكلة بعث الرسل، وقد حاول فيلسوفنا ابن رشد، حل هذه المشكلة حلا ينزع فى جوهره منزعاً عقلياً لا يعوزه الوضوح ولا اليقين. إنه يستند إلى التمييز بين نوعين من المعجز، معجز جوانى، ومعجز برانى.

إن مذهب ابن رشد يعد فيا نرى من جانبنا ورغم اختلافنا معه فى بعض الآراء التى قال بها ، مذهباً يتخد من العقل هادياً ، ومن مبادئ المنطق ركزة له وأساساً . ومن هنا كانت نزعته ، نزعة تواكب العقل ، والعقل يواكبها ، حى أصبح ابن رشد عنى فيلسوف العقل فى الإسلام . وكلما درست فلسفته ، وبحثت محتاً دقيقاً ، كلما اهتدى إلى دليل أو أكثر من دليل ينهض على صدق نزعته العقلية . ولهذا كان من الضرورى ، النظر إلى فلسفته و در اسبها بمنظار العقل والمنطق ، بدلا من حصرها فى دائرة كلامية مغلقة تسرف فى التأويل والحدل ولا توصل إلى البرهان .

هذا ما نقول به اليوم ، ونو كله على القول به ، حتى لا نسي فهم آراء ابن رشد . وحتى نتجنب تلك الأحكام الخاطئة التى يقول بها أشباه الدارسين في أشباه أقسام الفلسفة سواء منهم من قضى نحبه وغادرنا إلى العالم الآخر ، أو من لا يزال منهم يعيش بيننا . عار علينا أن نفهم فلسفة ابن رشد ، أعظم فلاسفة العرب فهما خاطئا جاء من أناس ارتضوا لأنفسهم ظلام الجهل ، وإن كان أكثرهم لا يعلمون . وجدير بهو لاء الأشباه أن يواصلوا دراساتهم في عجال الشعر و الحطابة ، بدلا من التعرض لدراسة فلاسفة كبار عظام ، وخاصة فيلسوفنا ابن رشد ، الله نعتز به نحن العرب اعتزازاً أكيداً ، كما يعتز به الأوربيون ، بحيث لا تذكر كلمة العقل ، إلا ويذكر معها اسم بعتز به الأوربيون ، بحيث لا تذكر كلمة العقل ، إلا ويذكر معها اسم ابن رشد . و فلسفة ابن رشد ، و منهج ابن رشد .

# أهم مصادر ومراجع البحث

أولاً: مؤلفات ابن رشد وشروحه :

عهيد :

كان ابن رشد من المفكرين الذين يتميزون بغزارة الإنتاج . فقد ألف وشرح كثيراً من الكتب في موضوعات الفلسفة وعلم الكلام والنحو والطب والفقه . بيد أنه لسوء الحظ قد فقد الكثير من هذه المؤلفات والشروح ، ووصلنا القليل من هذه التآليف ، وفي أصله العربي ، وهذا الأصل موجود بمكتبات عديدة أهمها مكتبة الاسكوريال بأسبانيا . وهناك بعض النسخ المصورة الموجودة عن هذا الأصل العربي بدار الكتب المصرية . وسنشير إلى ذلات عند ذكر مصادر البحث التي اعتمدنا عليها . وكذلك توجد عدة طبعات ذلك عند ذكر مصادر البحث التي اعتمدنا عليها . وكذلك توجد عدة طبعات فلاه الأصول العربية منشورة إما بالبندقية أو ميونيخ بألمانيا أو مدريد بأسبانيا أو القاهرة ، قام بنشرها بعض المتخصصين في الفلسفة الإسلامية في هذه البلاد .

أما الكثير من مؤلفاته وشروحه فلم يصل إلينسا إلا في ترجماته العبرية أو اللاتينية والأمل معقود على الهيئات العلمية المعنية بنشر وتحقيق التراث العربي بأن تقوم بإخراج هذه المخطوطات الموجودة والمبعثرة بالمكتبات في الحارج وإبرازها إلى حيز الوجود، بالإضافة إلى تحقيق ما زال موجوداً من المخطوطات في دار الكتب المصرية، أما فيا يختص بالكتب التي لم تصلنا إلافي ترجماتها العبرية واللاتينية، فإنه من الواجب نشر هذه المخطوطات أيضا ليتسنى الإطلاع على بقية آراء ابن رشد وحينته يمكننا توفيته حقه من الدراسة والبحث:

فإن الباحث في فلسفة ابن رشد بصفة خاصة ، عند ما يبدأ بحثه بمحاولة الحصول على موافقاته وشروحه ، يجد أنه من العسير عليه الحصول عليها

كلها ، وذلك لأنها مبعثرة في يقاع شتى سواء المطبوعة منها أو المخطوطة ، ومنها ما هو عبر موجود إلا في ترجماته العبرية واللانينية(١) ، وهي الترجمات التي قام حولها نزاع طويل ، وذهب البعض إلى أنها لا تعبر عن فلسفة ابن رشد ، ولا تتسق في أفكارها مع مؤلفاته الأخرى الموجودة باللغة العربية ، بينها استند إليها بعض الباحثين كنصوص أصيلة ، حاول إستخراج فلسفة لابن رشد منها ، وكان هذا في بعض الأحيان سبباً فيا ذاع في أوربا من آراء نسبت إلى ابن رشد وقد لا تتمشى مع الآراء الموجودة في سائر مؤلفاته الأخرى .

ولهذا فإنه من الواجب على المعنيين بالفلسفة العربية ونشر تراثها الحالد القيام بالبحث عن هذه المؤلفات والشروح معاً في عديد من المكتبات ، لأن هذا النزاوج بين المؤلفات والشروح (٢) يبين لنا مدى إستفادة ابن رشد من أرسطو ، بالإضافة إلى وجود كثير من آراء ابن رشد نفسه في تضاعيف شروحه وتلاخيصه على أرسطو . فلا بد إذن من نشر هذه المؤلفات والشروح نشراً علمياً محققاً كما حدث بالنسبة لكتاب الشفاء لابن سينا مثلا . بل إن الأمر بالنسبة لابن رشد بعد أخطر مما هو بالنسبة لابن سينا ، وذلك لأن المطاعن التي وجهت إلى فلسفته ، وما حدث له من أمر النكبة ، كانت من العوامل التي جعلت الضباب يتكاثف بشدة حول حياة الرجل ومؤلفاته وحقيقة فلسفته : هذا بالإضافة إلى وجود آراء كثير من المتكلمين والفلاسفة الذين سبقوه في تضاعيف شروحه وفلسفته .

وأخيراً فإن من أهمية نشر مؤلفاته وشروحه هو أنه الفيلسوف الوحيد

<sup>(</sup>١) يمكن الرجوع إلى قائمة الأب قنواتى لمؤلفات ابن رشد وشروحه وذلك فى الكتاب التذكارى الذى ألف بمناسبة مرور ثمانية قرون على وفاة ابن رشد ( المنطمة العربية للتربية و الثقافة والعلوم – ١٩٧٨ م ) .

<sup>(</sup>١) أشرناكثيراً إلى أن الذين يريدون استبعاد الشروح يعدون دخلاء على الفلسفة والتفلسف ولا يفهمون مذهب ابن رشدكما ينبغي أن يكون الفهم .

الذى اشتهر برده على الغزالى ، وأصبح كتاب و تهافت النهافت ، من أهم الكتب التى نجد فيها نزعة عقلية بارزة ، نستطيع الاستفادة منها فى رد المطاعن التى وجهها الغزالى ومن تابعه إلى الفلسفة والفلاسفة ، وبذلك نأمل مستقبلا فى وجود فلاسفة عرب فى مرتبة الفارابى وابن سبنا وابن رشد وغيرهم يستطيعون البحث فى الفلسفة وهم مطمئنون إلى أن أبحاثهم وموالفاتهم ستقدر حتى قدرها وإلى أنهم سينظرون إلى مشكلات الفلسفة عنظار العقل ، والعقل وحده .

أما قوائم موالفاته و شروحه : فليس هناك أهمية كبيرة لسردها بعد تلك القوائم العديدة التي عرضت لها ومن بينها :

Renan: Averroes et l'avverroisme.

(۲) بالنثيا في كتابه « ثاريخ الفكر الأندلسي » والذي قام بترجمته الدكتور حسن مؤنس ص ٣٥٦ – ٣٥٨

- (٣) قَائَمَةُ الآبِ اللَّكتور جورج شحاته قنوانى الَّى أوردها فى كتابه: موالفات ابن رشد ، بمناسبة مهرجان ابن رشد بالجزائر . وتعد هذه القائمة أدق وأحدث قائمة . وقد بذل فيها الأب قنواتى مجهوداً عظها .
- (٤) قلمُمَة دائرة المعارف للبستاني ــ الطبعة الجديدة ــ مجلد ٣ مادة ابن رشد التي كتبها الدكتور ماجد فخرى ص ٩٣ ــ ١٠٣
- (٥) قائمة أبن أبي أصيبعة في كتابة عيون الأنباء في طبقات الأطباء ج ٣ ، ص ٢٨٨ ٣٤٣ . •
- Carl Brockelmann: geschichte der Arabischen litte- (7)
  -ratur Teil I. P. 833-835.
- (٧) قائمة اللهبي الموجودة بملحق كتاب Renan السالف الذكر ص ٣٤٧-٣٤٥
- E. gilson: History of Christian philosophy in the (A) Middle Ages P. 642-643.

S. Munk: Melanges de la philosophie juive et Arabe, (4) p. 435-438.

L. Gauthier: Averroes, p. 12-15.

Quadri: La philosophie Arabe dans l'Europe med- (11)
-ièvale des origines a Averroês, p. 201-203.

و فيما يلى قائمة بأهم المصادر التي اعتمدنا عليها .

وإذا رأى القارئ معرفة أغلب المصادر فعليه الرجوع إلى المراجع الموجودة بآخركل صفحة. أما من جهة موالفات ابن رشد وشروحه فسيجدها لقارئ أكاملة في ثبت المراجع (١). وهذا كل إما استطعنا الوصول إليه من موالفاته وشروحه التي تتعلق بموضوع هذا الكتاب. ونبدأ بذكر موالفات ابن رشد وشروحه التي اعتمدنا عليها.

<sup>(</sup>١) يمكن الرجوع إلى مقالتنا بمجلة الفكر المماصر بعنوان « يحاولات جديدة لتفسير تراث ابن رشد ) القاهرة – نوقبر ١٩٦٩ م .

#### (١) مولفاته :

(١) وفصل المقال فها بين الحكمة والشريعة من الاتصال و سنشره يوسف مولر في ميونخ بألمانيا سنة ١٨٥٩ م مع مناهج الأدلة وضميمة لمسألة العلم القديم تحت عنوان و فلسفة ابن رشد و اعهاداً على مخطوط وحيد وجد يمكتبة الأسكوريال ، ثم نشر بالقاهرة سنة ١٨٩٥ ، ثم نشر بالقاهرة أيضاً بدار إحياء الكتب العربية و بدون تاريخ و ، وقد اعتمدنا على هذه الطبعة والمكتاب ترجمة إنجليزية اعتمدنا عليها بالنسبة للمصطلحات الفلسفية وكذلك المقدمة الطويلة التي وضعها مترجم الكتاب وهو GeorgeH ourani وقد صدرت الترجمة الإنجليزية سنة ١٩٦١ م ، وهذا الكتاب يكشف لنا عن المنهج العقلي الذي على أساسه بحث ابن رشد مشكلات الفلسفة ، وبعد من الكتب التي تحتل جانباً كبيراً من الأهمية ، وخاصة إذا تساملنا ؛ هل غير المن عنه في بعض المواقف والآراء ع

(۲) والكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة ، نشره يوسف مولر في ميونيخ بألمانيا سنة ١٨٥٩ مع كتاب فصل المقال وضميمة لمسألة العلم القديم تحت عنوان و فلسفة ابن رشد ، ونشر في القاهرة سنة ١٩٠١، ثم طبع سنة ١٩٥٥ ( طبعة الذكتور محمود قاسم )(١) – مكتبة الانجلو المصرية . ويعرض لنا ابن رشد في هذا الكتاب آراء المنكلمين أولا ، ثم ينقدهم ليعلن عن مذهبه ، ونجد فيه معظم المشكلات الكلامية والفلسفية التي تعرض لها علماء الكلام والفلسفة ، وهو يعد إلى حد كبير تطبيقاً للمنهج الذي أعلن عنه ابن رشد في فصل المقال .

(٣) و ضميمة لمسألة العلم القديم ، نشره مولر في ميونيخ بألمانيا سنة

<sup>(</sup>١) كتب الدكتور محمود قاسم مقدمة طويلة لطبعته هذه . ولم نعتمد على هذه المقدمة لأمها مليئة بالأخطاء والمفالطات !!! ولذلك كان متوقعاً أن يعتمد عليها أشباء الدارسين لأنهم لا يتعلمون في أشباء الأقسام التي يتخرجون منها إلا الأخطاء والمغالطات ، (م ٢٤ النزعة الدقلية)

١٨٥٩ م مع الرسالتين السائفتين تحت عنوان و فلسفة ابن رشد ، و نشر فى القاهرة بدار إحياء الكتب العربية . وقد اعتمدنا على هذه الطبعة واستفدنا من هذا الكتاب فى بعض الجوانب التى تعرض فيها ابن رشد لبحث مشكلة العلم الإلهى و هل هو على نحو كلى فحسب ، أم أنه أدراك لكل الجزئيات جزئية جزئية .

(٤) و تهافت النهافت » . طبع في القاهرة سنة ١٨٨٥ م بالمطبعة الإعلامية مع تهافت الفلاسفة للغزالي والنهافت لحوجة زادة عن مخطوطة الأستانة وهي أقدم مخطوطة للكتاب . ثم طبع بالقاهرة سنة ١٩٠١ ثم سنة ١٩٠٠ ثم سنة ١٩٠٠ ثم سنة الطبعة التي اعتمدنا عليها . ثم طبعة الأب Wan den Berghe سنة نبيروت . وللكتاب ترجمة إنجليزية بقلم علم الحلد الأول الترجمة ، أما المحلد الثاني بيروت أو يشمل الحيلة الأول الترجمة ، أما المحلد الثاني فيشمل الحواشي والتعليقات : وقد اعتمدنا على هسلم الترجمة فيا مختص بالمصطلحات الفلسفية الواردة في النهافت . وللكتاب ترجمة ألمانية بقلم بالمصطلحات الفلسفية الواردة في النهافت . وللكتاب ترجمة ألمانية بقلم ابن رشد على الإطلاق وأعمقها أثراً ، إذ أنه نقض فيه محاولة الغزالي وأرسي دعام الفلسفة عن جديد . هسذا بالإضافة إلى أنه يتضمن مذهبه في أكثر دعام الفلسفة عن جديد . هسذا بالإضافة ورده على الغزالي قد كشف عن أكثر آرائه .

(٥) مقال « هل يتصل بالعقل الهيولاني العقل الفعال و هو متلبس بالجسم » نشرها الأب « موراتا » ثم نشرها الدكتور أحمد فؤاد الأهواني مع تلخيص «كتاب النفس » سنة ١٩٥٠ ( القهرة ) وهذه المقالة على جانب كبير من الأهمية وقد طال الجدال حولها وتشعب .

(٦) ه بداية المجتهد ونهاية المقتصد في الفقه ، طبع باستانبول سنة ١٩١٥، وله عدة طبعات غيرها ، وقد اعتمدنا على طبعة القاهرة سنة ١٩٥٠ ــ الطبعة الثانية (مصطفى الحلبي) . وهذا الكتاب من المصادر الهامة في الفقه المالكي،

وقد استفدت منه فيما يتعلق بنظرته للفقه ، ونظرته لموضوع إتفاق العقل والشرع -

(٧) (كتاب الكليات في الطب » نسخة منقولة بالتصوير الشمسي سنة ١٩٣٩ ، وهي من منشورات معهد فرانكو (لجنة الأبحاث المغربية الأسبانية). وللكتاب ترجمة لاتينية مطبوعة بعنوان Colliget وهي التي يرجع إليها المستشرقون ، وهذا الكتاب من أهم الكتب في طب ابن رشد ويكشف عن تأثره باراء أرسطو الفلسفية والاستفادة منها في نظريانه الطبية ، بالإضافة إلى نقده لأسلافه في بعض النواحي العلاجية ، وقد تضمن الكتاب كثيراً من نواحي العلاج وخصائص الأعضاء .

## (ب) شروح وتلخيصات :

٨- ٤ تلخيص كتاب النفس ٤ له نسخة عطوطة بداو الكتب المصرية ، وله نسخة مصورة بالفوتوستات عن النسخة الحطية المحفوظة بدار الكتب المصرية . ونشر في حيدر آباد الدكن سنة ١٩٤٧ مع مجموعة رسائل تحت عنوان ٥ رسائل ابن رشد ، وقام بتحقيقه الدكتور أحمد فؤاد الأهوانى بالقاهرة سنة ١٩٥٠ م (مكتبة النهضة المصرية ) اعهاداً على نسختين : نسخة القاهرة الحطية ونسخة أخرى بمكتبة مدريد . وقد اعتمدت على النسخة التي حققها الدكتور الآهوانى . وهذا الكتاب من أهم كتبه في نظرية المعرفة ، وخاصة مقالته في العقل التي أثارت جدلا طويلا حولها .

٩ ــ تلخيص كتاب الحس والمحسوس ١ ــ تحقيق الدكتور عبد الرحمن بدوى سنة ١٩٥٤ بالقاهرة ــ ( مكتبة النهضة المصرية ) ٥ وقد طبع مع كتاب النفس لأرسطو وغيره من كتب .

<sup>(</sup> ١ ) يمكن الرجوع إلى قائمة الأب قنواتى ، فهيمن أدق وأحدث القوائم .

١٠ - و تلخيص كتاب الخطابة ، له نسخة مصورة بالفوتوستات بدار الكتب المصرية عن النسخة الخطية المحفوظة بمكتبة فلورنسة . وطبع بمطبعة كردستان العلمية سنة ١٩١١ . وقام بتحقيقه الدكتور عبد الرحمن بدوى سنة ١٩٦٠ - القاهرة (مكتبة النهضة المصرية) .

11 - و تفسير ما بعد الطبيعة ، - تحقيق الأب موريس : ويج فى ثلاث مجلدات من سنة ١٩٣٨ - إلى سنة ١٩٥٦ - المطبعة الكاثوليكية ببيروت ، وقد كتب له بويج مقلمة بالفرنسية فى جزء بأكله كتمهيد للأجزاء الثلانة السائفة الذكر . وقد احتوت على كثير من المعلرمات الهامة والإيضاحات الحاصة بهذا التفسير ، هذا بالإضافة إلى حواشيه و تعليقاته العديدة خلال التحقيق ويعد هذا الكتاب من أهم التفاسير أو الشروح التى قام بها ابن رشد، وقد تضمن كثيراً من نقد ابن رشد للمتكلمين و ابن سينا ، وكذلك نظرياته الحاصة التى بثها فى تضاعيف شروحه ، وخاصة مشكلة قدم العالم، كما تبين . ومن الحطأ إهمال هذا الكتاب و غيره من تلاخيص و تفاسير فى در اسة مذهب ابن رشد على أساس أن التفاسير و التلاخيص شيء ، و الكتب الخاصة شيء النور) .

۱۲ - و تلخيص ما بعد الطبيعة » له نسخة خطية بدار الكتب المصرية مع مجموعة تحت اسم و الحوامع » . و له نسخة مصورة بالفوتوستات عن النسخة السالفة و نشره كار لوس كويروس رو در ديغش بمدريد سنة ١٩١٩ مع ترجمة أسبانية و نشر محيدر أباد الدكن مع مجموعة كتب أخرى لابن رشد تحت عنوان ه رسائل ابن رشد » سنة ١٩٤٧م . و قام بنشره في مصر مصطفى القباني ( بدون تاريخ ) ثم قام بتحقيقه الدكتور عثمان أمين سنة ١٩٤٨م . ثم صدرت طبعته الثانية سنة ١٩٥٨م - القاهرة . وقد اعتمدنا على هذه الطبعة الأخيرة وللكتاب ترجمة ألمانية بقلم Van den Berghe نشرت بليدن سنة ١٩٢٤ .

<sup>(</sup>١) وأحع دراستنا عن هذا الكتاب في مجلة تراث الإنسانية - القاهرة - عدد فبر اير ١٩٧٠

لتأثره بأرسطو ومحاولة العثور على ما يويد مذهبه من مبادئ الشريعة الإسلامية .

١٣ – كتاب السماع الطبيعى . له نسخة خطية بدار الكتب المصرية مع مجموعة . وله نسخة مصورة بالفوتوستات عن النسخة السابقة بدار الكتب .
 و نشر بحيدر أباد الدكن مع مجموعة سنة ١٩٤٧ وقد اعتمدنا على هذه النسخة .

15 - « تلخيص كتاب السهاء و العالم » . له نسخة خطية بدار الكتب المصرية مع مجموعة . و له نسخة مصورة بدار الكتب . و نشر بحيدر أباد الدكن مع مجموعة سنة ١٩٤٧ . وقد اعتمدنا على هذه النسخة .

۱۵ ــ و تلخيص كتاب الآثار العلوية ، له نسخة خطية بدار الكتب المصرية مع مجموعة ، و له نسخة مصورة بالفو توستات عن النسخة السالفة ، و نشر بحيدر أباد اللكن مع مجموعة سنة ١٩٤٧ . وقد اعتمدنا على هذه النسخة .

17 - 3 تلخيص كتاب الكون والفساد ع . له نسخة خطية بدار الكتب المصرية مع مجموعة . وله نسخة مصورة بالفوتوستات ، عن النسخة السائقة اللكر . و نشر بحيدر أباد اللكن مع مجموعة سنة ١٩٤٧ وقد اعتمدنا على هذه النسخة .

1٧ - ( تلخيص كتاب المقولات ) له نسخة خطية بدار الكتب المصرية مع مجموعة وقد نسخت سنة ١١٧٨ مع كتب أخرى هي : العبارة، القياس، البرهان . وقام بتحقيقها الأب موريس بويج سنة ١٩٣١ - المطبعة الكاثوليكية ببروت - وقد اعتمدنا على هذه النسخة .

۱۸ ــ و تلخيص كتاب العبارة ؛ له نسخة خطية بدار الكتب المصرية مع مجموعة .

١٩ ــ و تلخيص كتاب القياس ، له نسخة خطية بدار الكتب المصرية مع مجموعة .

٢٠ - و تلخيص كتاب البرهان و(١) له نسخة خطية بدار الكتب المصرية مع مجموعة وهذا الكتاب على جانب كبير من الأهمية ، إذ أن استفادة ابن رشد من برهان أرسطو بصفة خاصة قد ظهر بوضوح فى كل جزء من أجزاء مذهبه ، سواء فى السببية أو فى اتفاق العقل والشرع . ، ، ، إلخ .

٢١ – وشرح أرجوزة ابن سينا فى الطب ، نسخة مخطوطة بدار الكتب المصرية وهى التي اعتمدت علمها .

۲۲ – 8 تلخیص کتاب الشعر » . طبعه وحققه فوسطولا زینیو فی مدینة فیرنسة سنة ۱۹۵۳ . وحققه الدکتور عبد الرحمن بدوی بالقاهرة سنة ۱۹۵۳ (مکتبة النهضة المصریة ) مع مجموعة کتب أخرى .

<sup>(</sup>١) قمت بتحقيق هذا الكتاب . وسلمت التحقيق إلى الدكتور محمود قاسم ، قبيل وفاته ، ولم أعلم بمد بمصير هذا التحقيق .

## ثانياً : أهم المصادر والمراجع العربية :

- ١ دائرة المعارف الإسلامية الترجمة العربية القاهرة (مواد:
   ابن رشد حشوية جسم أرسطو الله سبب حقيقة تأويل تصوف خلق الحرية توحيد).
- ۲ داثرة المعارف للبستانی -ااطبعة الجدیدة ببیروت سنة ۱۹۶۰ مادة ابن رشد : کتمها الدکتور ماجد فخری .
- ٣ ــ ابن أبي أصيبعة : عيون الأنباء في طبقات الأطباء ج ١ منة ١٩٥٦ ، ج٣ سنة ١٩٥٧ م ــ دار الفكر ببيروت .
  - ع \_ ابن الآ بار: التكلة لكتاب الصلة طبع بمدينة مدريد ١٨٦٨ .
- ابن الخطیب السلمانی ( لسان الدین ) : تاریخ أسبانیا الإسلامیة تحقیق لیفی بروفنسال ـ دار المکشوف ببیروت ـ الطبعة الثانیة سنة ۱۹۵٦م
- 7 ابن الخطيب السلماني ( لسان الدين ): أعمال الإعلام فيمن بويع قبل الإحتلام من ملوك الإسلام القسم الثاني -نشر ليفي بروفنسال- رباط الفتح ١٩٣٤ م مطبوعات معهد العلوم العليا المغربية .
- · · · ابن الصلاح ( أبو عمرو عَمَّانَ بن عبد الرحمن تقى الدين الشهر زورى ) : فتاوى فى التفسير والحديث والأصول والعقائد ــ القاهرة سنة ١٣٤٨ هـ .
- م ــ ابن العماد : شذرات الذهب ــ ج ٤ سنة ١٣٥٠ هــ نشر مكتبة القدس ــ القاهرة .
- ٩ ــ ابن القفطى ( جمال الدين ) إخبار العلماء بأخبار الحكماء القاهرة ١٣٢٦ ه.
- ١٠ ــ ابن النديم : الفهرست ــ المكتبة التجارية الكبرى ــ ( القاهرة )
   ٢٠ بدون تاريخ ) .

11 - ابن باجة: (أبو يكر بن الصايغ): رسالة الاتصال - تحقيق الدكتور أحمد فواد الأهواني - نشرت مع كتاب تلخيص كتاب النفس - الطبعة الأولى سنة ١٩٥٠ - مكتبة النهضة المصرية.

۱۲ -- ابن باجة : تدبير المتوحد -- نشرة الدكتورة ماجد فخرى -- بيروت ۱۹۶۸ م .

۱۳ – ابن بسام (أبو الحسن على ) :الذخيرة فى محاسن أهل الجزيرة. القسم الأول – المجلد الأول – لحنة التأليف والترجمة والنشر – الطبعة الأولى سنة ۱۹۳۹ – القاهرة .

١٤ ــ ابن بشكوال ،الصلة في تاريخ أثمة الأندلس وعلمائهم ومحدثيهم
 وأدبائهم ــ دار الثقافة الإسلامية ــ القاهرة سنة ١٩٥٥ هـ

۱۵ - ابن تيمية : الرد على فلسفة ابن رشد - طبع مع كتابى و فصل المقال ، و و مناهج الأدلة ؛ دار إحياء الكتب العربية .

١٦ ــ ابن تيمية : منهاج السنة النبوية ــ الطبعة الأولى ج ١ ، ج٢ سنة ١٣٢١ هـ الطبعة الأميرية ببولاقــالقاهرة س

١٧ – ابن تيمية: بيان موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول سنة
 ١٣٢١ – ١٣٢١ ه على هامش كتاب منهاج السنة النبوية المطبعة الأميرية
 ببولاق – القاهرة.

۱۸ -- ابن تيمية : الرد على المنطقيين -- نشر عبد الصمد شرف الدين الكتبى -- المطبعة القيمة -- بومباى سنة ١٩٤٩ م -- ١٣٦٨ ه وفى هذا الكتاب حملة شديدة على أهل المنطق والمناطقة . وهذه الحملة فى جوهرها حملة دينية أو هكذا يظن القائمون مها ..

19 - ابن جلجل الأندلسي: طبقات الأطباء والحكماء - تحقيق فواد سيد - مطبعة المعهد العلمي الفرنسي الآثار الشرقية - القاهرة سنة ١٩٥٥، سيد - مطبعة المعهد العلمي الفرنسي الآثار الشرقية - الفاهل في الملل والأهواء ٢٠ - ابن حزم (أبو محمد على بن أحمد): الفصل في الملل والأهواء

والنحل المطبعة الأولى - المطبعة الأدبية بالقاهرة ج ١ سنة ١٣٦٧ ه . ج٢ ، "ج٣سنة ١٣٢٠ ه وهذا الكتاب الضخم لاغي عنه لمعرفة مذاهب الفرق والملل.

٢١ – ابن خلدون : تاريخ ابن خلدون « العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر » سنة ١٢٨٤ هـ – القاهرة .

٢٣ ــ ابن خلكان : وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان ــ تحقيق عمد محى الدين عبد الحميد ــ مكتبة اللهضة المصرية سنة ١٩٤٨ .

٢٤ – ابن سينا ، رسالة فى أقسام العلوم العقلية – ضمن كتاب مجموعة
 ال. سائل – نشر الشيخ محيى الدين الكردى – القاهرة – سنة ١٣٢٨ .

٢٥ \_ ابن سينا : : الشفاء (١) \_ المنطق :

۱ ـــ المدخل ــ تحقیق الأب قنواتی ــ الدكتور أحمد فواد الأهوانی ــ محمود الحضیری ـــ تقدیم الدكتور إبراهیم مدكور ــ وزاره الثقافة والإرشاد القومی الطبعة الأولی سنة ۱۹۵۳ .

۲ — المقولات — تحقیق الأب قنو اتی — الدكتور أحمد فواد الاهو انی — سعید زاید سمحمود الخضیری — تقدیم الدكتور إبراهیم مدكور سنة ۱۹۵۹،
 ۳ — البرهان : تحقیق الدكتور أبوالعلا عفیفی سنة ۱۹۵۲

٤ ــ الخطابة : تحقيق الدكتور محمد سليم سالم ــ القاهرة سنة ١٩٥٤ .

۲۲ – ابن سینا : القوی الإنسانیة و إدراکاتها – ضمن مجموعة
 الرسائل – نشر الشیخ محیی الدین الکر دی – القاهرة سنة ۱۳۲۸ هـ.

<sup>(</sup>١) يمكن الرجوع إلى الفصل الثانى من الباب الأول من كتابنا : الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا ، لمرفة تفصيلات كثيرة عن هذا الكتاب وبقية كتب ابن سينا ( القاهرة دار الممارف )

۲۷ – ابن سينا: النجاة في المحكمة المنطقية والطبيعية والإلهية – الطبعة الثانية سنة ١٩٣٨ – مكتبة مصطنى الحلبي القاهرة – كتاب موجز لكتاب الشفاء، يوجز أقسام المنطق والطبيعيات والإلهيات بدقة وعمق .

مليان دنيا دار الفكر العربي – الطبعة الأولى سنة ١٩٤٩ – ولهسذه الرسالة الهامة قيمة تاريخية ، إذ أنها الرسالة التي رد عليها الغزالي كمصدر من مذاهب الفلاسفة في النفس وخلودها:

۲۹ – ابن سينا : الإشارات و التنبيهات – مع شرح نصير الدين الطوسى طبعه الله كتور سليمان دنيا – المنطق سنة ١٩٦٠ – الطبيعة سنة ١٩٥٧ – الإلهيات و التصوف سنة ١٩٥٨ – الطبعة الثانية – دار المعارف عصر .

٣٠ ــ ابن سينا: تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات ــ الطبعة الأولى ــ القسطنطينية ١٢٩٨.

۳۱ – ابن سينا: عيون الحكمة – (الجزء الأول من رسائل ابنسبنا) نشر حلمي ضيا أو لكن – أنقره سنة ١٩٥٣ ،

٣٧ – ابن سينا: أحوال النفس – رسالة فى النفس وبقائها ، ومعها ثلاث رسائل أخرى لابن سينا تحقيق الدكتور أجمد فواد الأهوانى – الطبعة الأولى - دار إحياء الكتب العربية – القاهرة سنة ١٩٥٢ .

۳۳ ــ ابن سينا: الشفاء ــ الإلهيات ج ١ تحقيق الأب قنواتى ، سعيد زايد ج ٢ تحقيق الدكتور سلبهان دنيا ،سعيد ازايد سنة ١٩٦٠ ــ الإدارة العامة للثقافة ــ القاهرة .

٣٤ ــ ابن سينا: (عدد خاص عن ابن سينا) ــ مجلة الكتاب ــ مجلد ١١ ــ أبريل سنة ١٩٥٢ ــ دار المعارف بمصر .

٣٥ ــ ابن سينا : عيون الحكمة ــ تحذيق الدكتور عبداار حمن بدوى ــ القاهرة سنة ١٩٥٤ ــ المعهد العلمي الفرنسي للاثار الشرقية .

٣٦ – ابن سينا : رسالة في ماهية العشق ــنشره أحمد آنش مع ترجمة. إلى اللغة التركية ــ استانبول عام ١٩٥٣ م .

٣٧ - ابن صاعد الأندلسى (صاعد بن أحمد): طبقات الأمم تحقيق الأب لويس شيحو اليسوعى - المطبعة الكاثوليكية - بيروت سنة ١٩١٧ . وقد استفدت من هذا الكتاب فى الفصل الثانى من الباب الأول، ومحتل هذا الكتاب جانباً كبراً من الأهمية . إذ أنه يوضح كيف كانت نظرة غلاة الفقهاء للناحية الفكرية والفلسفية .

۳۸ – ابن طاهر البغدادى : (أبو منصور عبد القاهر) الفرق بين الفرق تحقيق محمد زاهد بن الحسن الكوثرى – نشر عزت العطار الحسينى منة ١٩٤٨ – القاهرة ،

٣٩ — ابن طفيل: حى بن يقظان — تحقيق أحمد أمين سنة ١٩٥٩ دار المعارف — القاهرة وهذا الكتاب لاغنى عنه فى التعرف على جوانب فكر ابن طفيل . وقد استفدت منه فى النواحى التى تتعلق بنظرة ابن طفيل لفلاسفة المشرق . هذا بالإضافة إلى تأثر ابن رشد بفكر ابن طفيل فى بعض الحوانب كما بينت ذلك فى مشكلة قدم العام ومشكلة التوفيق بن الفلسفة والدين .

• ٤ -- ابن طملوس (ابو الحجاج يوسف بن محمد): المدخل لصناعة المنطق تحقيق ميخائل آسين بلاثيوس السرقسطى ج ١ -- المطبعة الأبيرقة ممدريد ١٩١٦ وأهم ما فى الكتساب هو مقدمته ، إذ أنها بلغت من الدلالة والعمق مبلغاً لاحد له . إنها تصوير دقيق للحركة العلمية التى كانت موجودة بين المسلمين فى الأندلس . وقد نقد فى هذه المقدمة الفقهام إذ أنهم كانوا ينكرون علماً ثم لايلبثون أن يرضوا عنه ويقبلوا عليه . وقد آشرت إلى هذه المقدمة الهامة فى الفصل الحاص بحياة ابن رشد .

21 – ابن فرحون المدنى : كتاب الديباج المذهب فى معرفة أعيان علماء المدهب – الطبعة الأولى سنة ١٣٢٩ هـ – مطبعة السعادة القاهرة .

٤٢ ـــ أو اليركات البغدادى: المعتبر فى الحكمة ج ١ سنة ١٣٥٧ ه، ج ٢ ، ح سنة ١٣٥٧ ه، ج ٢ ، ح سنة ١٣٥٨ هـ كتاب ح سنة ١٣٤٨ هـ الطبعة الأولى ــ نشر بجيدر أباد الدكن ــ كتاب هام قيم وقد استفدت منه كثيراً وخاصة بالنسبة لمشكلة قدم العالم .

\* 27 - أبو البقاء: كليات أبى البقاء - طبع بولاق - القاهرة سنة المحات ١٢٥٣ هـ وهو من الكتب الهامة التى تشرح الكثير من المصطلحات الفلسفية وغير ما ،

٤٤ ــ أبر الفدا: تاريخ أبى الفداجة ع

٤٥ ـــ إخوان الصفا: رسائل إخوان الصفا وخلان الوفا ـــ تصحيح
 خبر الدين الزركلي ـــ المكتبة التجارية الكبرى ـــ القاهرة سنة ١٩٢٨ .

23 - أرسطو: كتاب النفس - ترجمة الدكتور أحمد فو ادالاً هو انى - الطبعة الأولى سنة ١٩٤٩ م - دار إحياء الكتب العربية - القاهرة ، وكملك اعتمدت على الترجمة العربية القديمة لهذا الكتاب والتى حققها وقدم لها الدكتور عبد الرحمن بدوى - مكتبة النهضة المصرية - الطبعة الأولى سنة ١٩٥٤.

٤٧ – اشباخ ( يوسف ): تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين – ترجمة محمد عبد الله عنان الطبعة الثانية سنة ١٩٥٨ م–مؤسسة الجانجي القاهرة .

١٤٨ - الإسفرائيتي (أبو المظفر): التبصير في الدين وتميير الفرقة الناحية عن الفرق الهالكين - تحقيق محمد زاهد بن الحسن الكوثرى - مكتبة الحانجي - القاهرة سنة ١٩٥٥. وهذا الكتاب ضروري لمعرفة آراء المتكلمين وخاصة أهل السنة .

93 – الأنصارى (أبو يحيى زكريا): شرج ايساغوجى المسمى على المطلع في علم المنطق لأثير الدين الأبهرى - مكتبة مصطفى الحلبي - السمرة سنة ١٩٣٣.

• ٥ - الإبجى (عضد الدين): المواقف ( ٨ أجزاء): تصحيح محمد بدر الدين النعسانى - طبعة سنة ١٩٠٧ مع شرح السيد الحرجانى وحاشية السيالكوتى وحسن جلبى. وهذا الكتاب وحده يكون دائرة معارف إسلامية لاغنى عنها إطلاقاً في معرفة مذاهب المتكلمين والفلاسفة. ويعد من أشهر الكتب في موضوعه على الإطلاق.

البلاقلاني: (أبوبكر محمد بن الطيب) - التمهيد - نحتيق الأب رتشرد يوسف مكارثي اليسوعي - المكتبة الشرقية - بيرت سنة ١٩٥٧ م - كتاب بلغ من الأهمية مبلغاً كبيراً ولاغني عنه لمعرفة آراء الأشاعرة وردهم على خصومهم من البراهمة والمعتزلة.

۲۵ – البیهقی ( ظهیر الدین ) : تتمة صوان الحکمة – طبعة لاهور
 سنة ۱۳۵۱ ه .

٣٥ - التفتاز انى (سعد الدين) شرح العقائد النفسية - المطبعة الأزهرية-المصرية - الطبعة الأولى سنة ١٩١٣ - كتاب بلغ من الأهمية مبلغاً كبيراً ، وهو يوضح مذاهب المتكلمين في سهولة ويجاز ،

20 - النهانوى : كشاف اصطلاحات الفنون - طبعة كلكته سنة ١٨٩- مصدر لا غنى عنه ؛ وقد استفدت كثيراً منه فيا يختص بمعانى المصطلحات الفلسفية وشرحها . وقد بدأت وزارة الثقافة والإرشاد القوى في تحقيق هذا المصدر الهام تحقيقاً جديداً - وقد صدر الجزء الأول منه وقام بتحقيقه الدكتور لطفى عبد البديع سنة ١٩٦٣ .

٥٥ - التوحيدى (أبو حيان): الإمتاع والمؤانسة - تحقيق أحمد أمين وأحمد الزين - لجنة التأليف والترجمة والنشر . ج ١ سنة ١٩٣٩ م ج ٢ سنة ١٩٤٢ م وهذا الكتاب يحتوى على بعض المناظرات التي تتصل بالفلسفة والمنطق .

٥٦ ــ التوحيدي ( أبو حيان ): المقابسات تحقيق حسن السندوبي الطبعة

الأولى سنة ١٩٢٩ – المكتبة التجارية القاهرة وهذا الكتاب محتوى على الكثير من المصطلحات الفلسفية وغيرها ، وهو يشرحها بطريقة مفصلة .

۵۷ – الجو ( الدكتور خليل ، حنا الفاخورى ) : تاريخ الفلسفة العربية – دار المعارف – بيروت ج ۱ مىنة ۱۹۵۷ .

۰۸ – الحرحاني : التعريفات – مطبعة مصطفى الحلبي – القاهرة سنة ١٣٥٧ ه سنة ١٩٣٨ م .

90 - الحويني (أبو المعالى): الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد تحقيق الدكتور محمد يوسف موسى، على عبد المنعم عبد الحميد - مكتبة الحانجي - الطبعة الأولى ستة ١٩٥٠. وهو من الكتب البالغة الأهمية في التعرف على فكر الأشاعرة وكيفية ردهم على مخالفيهم.

١٠ - الحوارزي : مفاتيح العلوم - المطبعة المنيرية - الطبعة الأولى سنة ١٣٤١ ه القاهرة و هو من الكتب التي تذهب إلى تعريف بعض المصطلحات العلمية والفلسفية تعريفاً مبسطاً ،

71 - الخياط: كتاب الانتصار والمردعلى ابن الراوندى الملحد. تحقيق وتعليق وتقديم الدكتور نيبرج مطبعة دار الكتب المصرية – القاهرة سنة ١٩٢٥. وهو من المصادر الهامة التي لاغنى عنها في التعرف عني فكر المعتزلة ،

٦٢ – الداني (أبو الصلت أمية بن عبد العزيز بن أبي الصلت): تقويم الله من سطيع بالنسيا – المطبعة الأبيرقة – مدريد سنة ١٩٤٥. وهذا الكتاب عبارة عن رسالة في المنطق تلخص آراء أرسطو تلخيصاً دقيقاً.

77 – الرازى: (فخر الدين): معالم أصول الدين – الطبعة الأولى سنة ١٣٢٣ هـ طبع على هامش كتاب محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين – القاهرة ب

٦٤ – الرازى ( فخر الدين ) : المباحث المشرقية – حيدر أباء الدكن – ١٩٢٤ م .

٦٥ - الرازى: محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين من العلماء والحكماء
 والمتكلمين - الطبعة الأولى - المطبعة الحسينية المصرية سنة ١٣٢٣ ه .

77 - الرازى : ( فخر الدين ) : الأربعون فى أصول الدين ــ الطبعة الأولى سنة ١٣٥٣هـ حيدر أباد الدكن .

٦٧ - الرازى (فخر الدين): المسائل الحمسون في أصول الكلام - طبع ضمن كتاب مجموعة الرسائل - نشر الشيخ محيى الدين الكر دى - القاهرة سنة ١٣٢٨ ه.

١٠٥ - الساوى: (عمر بن سهلان): البصائر النصيرية فى علم المنطق - تحقيق الإمام محمد عبده - مكتبة صبيح بالقاهرة. وهو من الكتب الهامة التي توضيح الكثير من معانى المصطلحات الفلسفية.

٦٩ – السبكى (تاج الدين أبو نصر عبد الوهاب بن تقى الدين) :
 طبقات الشافعية الكبرى – الطبعة الأولى – المطبعة الحسينية المصرية سنة
 ١٣٢٤ ه القاهرة .

٧٠ ــ السكاكى (أبو يعقوب): مفتاح العلوم ــ المطبعة الميمنية سنة
 ١٣١٨ ــ القاهرة وهو يشبه كتاب الحوارزى فى تعريفاته الموجزة البسيطة.

٧١ ــ السنوسى : ( محمد بن يوسف ) : المقدمة فى أصول الدين ــ نشر بالحزائر سنة ١٩٠٨ : نشره و ترجمه إلى الفرنسية لوسيانى ــ كتاب قيم لا غنى عنه فى التعرف على مذهب أهل السنة ،

٧٧ ــ السيوطى ( جلال الدين ) صون المنطق والكلام عن فن المنطق والكلام ــ تحقيق الدكتور على سامى النشار ــ مطبعة الخانجى ــ القاهرة ــ الطبعة الأولى سنة ١٩٤٧ . وهذا الكتاب من المصادر الهامة التى تحارب الاتجاه إلى المنطق والفلسفة محاربة شديدة ، وهذه الحرب في جوهرها حرب دينية أو هكذا يظن الفائمون بها .

٧٧ ــ الشهرستاني : الملل والنحل ــ تحقيق محمد سيد كيلاني ــ طبعة

مصطفى الحلبي سنة ١٩٦١ – القاهرة كتاب قيم له شأن كبير في العالم الإسلامي ولاغني للباحث في الفكر الإسلامي عنه من قريب أو من بعيد .

. ٧٤ - الشهرستاني ( عبد الكريم ) ، نهاية الإقدام في علم الكلام - تصحيح الفر دجيوم - أكسفور د سنة ١٩٣١ .

٧٥ – الشير ازى (صدر الدين: شرح على إلهيات الشفاء لابن سينا – إيران – طبع حمجر (١)

٧٦ - الصنعاني ( محمد بن إبراهيم ) : ترجيح أساليب القرآن على أساليب البونان طبع الجمعية الأزهرية بالقاهرة سنة ١٩٣١ . وهذا الكتاب من المصادر الهامة التي تنادى بتفضيل الأساليب القرآنية الدينية على الأساليب الفلسفية اليونانية . وهو محمل حملة شديدة على الاتجاة الفلسفي . وهذه الحملة في جوهرها حملة دينية أساساً في نظر القاعين بها . وقسد استفدت من هذا الكتاب في الفصل الأول في بعض المواضع ت

٧٧ – الطوسى ( نصير الدين ) : تجريد الاعتقاد – بومباى – الطبعة الأولى سنة ٣١١ه ومعه كتاب كشف المراد فى شرح نجريد الاعتقاد للعلامة حمال الدين أبو منصور بن المطهر الحلى .

٧٨ - العراق : (د. محمد عاطف) : الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا - القاهرة - دار المعارف -

٧٩ – العراق: (د، محمد عاطف): مذاهب فلاسفة المشرق ــ القاهرة ــ دار المعارف،

٧٠ – العراق: (د. عمد عاطف): تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية – القاهرة – دار المعارف،

٨١ ــ العراق : (د، محمد عاطف) : ثورة العقل في الفلسفة العربية ــ القاهرة ــ دار المعارف ،

٨٧ – الغزالى (أبو حامد (:معيار العلم – طبعة الدكتور سليان دنيا – دار المعارف بمصر – الطبعة الأولى سنة ١٩٦١ . كتاب هام فى المنطق وقد استفدت منه فى الأجزاء الخاصة بالتفرقة بين الأقيسة البرهانية والجدلية والخطابية .

<sup>(</sup>۱) يمكن الرجوع إلى بحث واف على الإلهيات عند صدر الدين الشير ازى تقدمت به السيدة نبيلة ذكرى المعمول على درجة الماجستير في الفلسفة .

٨٣ – الغزالى: مقاصد الفلاسفة الطبعة الثانية ١٩٣٦ – المطيعة المحدودية التجارية – القاهرة – وهدا الكتاب من الكتب البالغة الأهمية، وهو يعرض بطريقة موضوعية لأقدام المنطق والطبيعيات والإلهيات.

٨٤ – الغزالى: إحياء علوم الدين – دار إحياء الكتب العربيه. من الكثب الشهيرة التي ألفها الغزالى ، وقد استفدت من القسم الذى سماه بقواعدالعقائد و هو الذى يعرض بعض آراء المتكلمين.

٨٥ - الغزالى: الجام العوام عن علم الكلام - القاهرة سنة ١٣٥١ هـ.
 ٨٦ - الغزالى: المستصفى من عام الأصول - مطبعة بولاق - القاهرة سنة ١٣٢٢ - ١٣٢٤ م.

۸۷ - الغز الى : المنقذ من الضلال - طبعة الشيخ عبد الحليم محمود - الطبعة الثانية سنة ١٩٥٥ - مكتبة الأنجلو المصرية - القاهرة . من الكتب الشهيرة التي تبين لنا التطور الروحي للغز الى ، وهو إذا كان قد انهى التصوف فإنه قد نقد المذاهب التي سبقته كمذاهب علماء الكلام والفلاسفة . و إذا كان قد أعلن الحرب على الاتجاهات العقلية ، فإن مرد ذلك تأثره بالاتجاه الصوفي .

٨٨ -- الغزائى: الاقتصاد فى الاعتقاد -- الطبعة الأولى -- مكتبة الحسين التجارية -- كتاب قيم ضرورى فى معرفة وجهات نظر المتكلمين و مبادئهم التى يتكلمون فيها، وهو برغم إيجازه لاغنى عنه فى معرفة وجهات نظر المتكلمين.

٨٩ -- الغزائى : فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة -- الطبعة الأو لى سنة
 ١٩٦١ -- طبعة الدكتور سليمان دنيا -- دار إحياء الكتب العربية بالقاهرة .

• ٩ - الغزالى: تهافت الفلاسفة - طبعة الدكتور سليان دنيا - الطبعة الثانية سنة ه ١٩٥ - دار المعاوف بمصر - من أهم الكتب التى أراد بها صاحبها إعلان الحرب على الفلسفة والفلاسفة و هذا الكتاب من المصادر الأساسية التى اعتمدت عليها فيها مختص بملحب الغزالى حتى يتسنى فهم نقد ابن رشد له التى اعتمدت عليها فيها مختص بملحب الغزالى حتى يتسنى فهم نقد ابن رشد له ١٩٠ - الفارابي (أبو نصر): معانى العقسل - (ضمن كتاب المجموع (م ١٥ - النزعة)

للفارابي) ـ الطبعة الأولى سنة ١٣٢٥ هـ سنة ١٩٠٧ ـ مطبعـة السعادة ـ القاهرة .

٩٢ ــ الفارابي: آراء أهل المدينة الفاضلة ــ الطبعة الثانية ــ مكتبة الحسين التجارية سنة ١٩٤٨ ــ وقد استفدت من هذا الكتاب في الأجزاء الحاصــة مشكلة الفيض.

۹۳ ـ الفارابي : فصوص الحكم ـ (ضمن كتاب المُرة المرضية في بعض منسائل الفارابية ) ـ ليدن سنة ۱۸۸۹ :

90 - الفارابي: الجمع بين رأبي الحكيمين (نشر ضمن كتاب المجموخ للفارابي الطبعة الأولى سنة ١٣٢٥ م - سنة ١٩٠٧ م - القاهرة .

97 ــ الفار ابى : عيون المسائل ( طبع ضمن كتاب النمّرة المرضية فى بعض كلرسائل الفار ابية ) طبعة ليدن سنة ١٨٨٩ ــ تصحيح فريد رخ ديتريصى ـ

۹۷ ــ الفار ابى : كتاب الحروف تحقيق الدكتور محسن مهدى ــ دار المشرق ــ بىروت .

۹۸ ــ الفار ابى · فلسفة أرسطوطا ليس: تحقيق الدكتوو محسن مهدى ــ بيروت سنة ۱۹۲۱ م .

۹۹ - الكندى: رسالة إلى المعتصم بالله فى الفلسفة الأولى تحقيق الدكتور محمد عبد الهادى سنة ١٩٥٠ ، دار الفكر العربي بمصر.

۱۰۰ ــ المراكشي (عبدالواحد): المعجب في تلخيص أخبار المغرب الطبعة الأولى سنة ١٩٤٩ ــ المكتبة التجارية الكبرى ــ القاهرة .

۱۰۱ – المقرى (أحمد): نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب ج ۱ ، ۱ ج ۲ – المطبعة الأزهرية المصرية – الطبعة الأولى سنة ١٣٠٢م. وهوكتاب هام

بلغ من الشمول مبلغاً كبيراً، ولا غنى عنه للباحث في أحوال الأندلس المختلفة سواء الناحية الفكرية أو الاجتماعية .

۱۰۲ - النشار ( دكتورعلي سامى) : مناهج البحث عند مفكرى الإسلام - الطبعة الأولى سنة ١٩٤٧ - دار الفكر العربي - القاهرة .

١٠٣ – النشار: (دكتورعلى سامى): نشأة الفكر الفلسفى فى الإسلام –
 مكتبة النهضة المصرية سنة ١٩٥٤.

۱۰۶ – النشار: (دكتورعلىساى): المنطق الصورىمند أرسطوحي عصورنا الحاضرة – متشأة المعارف بالإسكندرية سنة ١٩٦٣.

١٠٥ - أمين (أحمد): فجر الإسلام - الطبعة السابعة سنة ١٩٥٩ مكتبة النهضة المصرية .

١٠٦ – أمين (أحمد): ضحى الإسلام – الطبعة السادسة سنة ١٩٥٦،
 مكتبة النهضة المصرية (ثلاثة أجزاء).

١٠٧ - أمين (أحمد): ظهر الإسلام (أربعة أجزاء) - الطبعة الثانية سنة ١٩٥٩ - مكتبة النهضة المصرية.

١٠٨ -- أنطون (فرح): ابن رشد وفلسفته -- الإسكندرية سنة ١٩٠٣

1 • ٩ - بالنثيا: تاريخ الفكر الأندلسى - ترجمة الدكتور حسين مونس الطبعة الأولى سنة ١ • ٥ - مكتبة النهضة المصرية القاهرة وهوكتاب ضخم يورّ خ الفكر الأندلسي في جو انبه المتعددة من أدب وفلسفة وغيرهما ، ولو أنه ينحو نحو الإيجاز نظراً لتشعب موضوعه . و هذا المصدر لاغنى عنه للباحث في الفكر الأندلسي .

110 ــ بدوى : (الدكتور عبد الرحمن) ؛ التراث اليونانى فى الحضارة الإسلامية مجموعة دراسات ايعض المستشر قين ترجمة الدكتور بدوى - الطبعة الثانية سنة 1927 ــ مكتبة النهضة المصرية ــ القاهرة .

۱۱۱ – بدوى : ( الدكتور عبد الرحمن ) : أرسطوعند العرب ج ۱ تحقيق الدكتوربدوى ــ الطبعة الأولى سنة ۱۹٤۷ ــ مكتبة النهضة المصرية .

۱۱۲ – جوتييه (ليون): المدخل لدراسة الفلسفة الإسلامية، ترجمة الدكتور محمد يوسف موسى – الطبعة الأولى سنة ١٩٤٥ – دار الكتاب الأهلية القاهرة – كتاب هام و لكن فيه بعض الغلوو الشطط كما بين ذلك مترجم الكتاب.

۱۱۳ ـ جولد تسيمر: (أجناس): العقيدة والشريعة فى الإسلام ــ ترجمة الدكتور محمد يوسف موسى، على حسن عبد القادر، عبد العزيز عبد الحق الطبعة الأولى سنة ١٩٤٦ ــ دار الكاتب المصرى ــ القاهرة.

۱۱۶ – خليفة (حاجى): كشف الظنون عن أسامى الكتب و الفنون – تحقيق محمد شرف الدين يلتقايا – جامعة إستانبول – مجلد ۱ سنة ۱۹۶۱ – مجلد ۲ سنة ۱۹۶۳ – مجلد ۲ سنة ۱۹۶۳ ۔

110 - دى يور: تاويخ الفلسفة في الإسلام - ترجمة الدكتور محمله عبد الهادى أبو ريده - الطبعة الثالثة سنة ١٩٥٤ - لجنة التأليف والترجمة والنشر - القاهرة . وهذا الكتاب لاغنى عنه في التعرف على تاريخ الفلسفة الإسلامية ولو أنه يوجز في بعض النواحي إيجازاً شديداً ، إلا أن تعليقات مترجمه الغزيرة القيمة قد سدت هذا النقص إلى حد كبير -

117 ــ زادة (خوجه): تهافت الفلاسفة ــ المطبعة الإعلامية بمصر سنة ١٣٠٣ هــ هذا الكتاب يعرض فيه مؤلفه لمسائل الحلاف بين الغزالى وابن رشد،

۱۱۷ – زاده (طاش كبرى): مفتاح السعادة ومصباح السيادة – الطبعة الأولى ج ۱ سنة ۱۳۲۸ هـ، ج ۲ سنة ۱۳۲۹ هـ حيدر أباد الدكن. و «هذا الكتاب نجد حملة عنيفة على الفلسفة ورجالها.

١١٨ ــ سانتلانا : تاريخ المذاهب الفلسفية ــ نسخة مصورة بمكتبة جامعة القاهرة في محلدين .

۱۱۹ – عبد الجبار (القاضى أبو الحسن ): المغنى فى أبواب التوحيد والعدل جزء ۱۲ (النظر والمعارف ) تحقيق الدكتور إبراهيم مدكور – وزارة الثقافة والإرشاد القومى – القاهرة .

• ١٢ – عبده ( الإمام محمد ) : الإسلام والنصرانية مع العلم والمدنية ـــ الطبعة الثانية سنة ١٣٧٣ هـ ــ دار المنار عصر .

العقائد العضدية ـ الطبعة الأولى ـ المطبعة الخيرية سنة ١٣٢٢ هـ القاهرة .

۱۲۲ - فخرى (د. ماجد): فلسفة ابن رشـــد الأخلاقية - بحث عناسبة مهرجان ابن رشد بالجزائر – مجلد ۲ (۱۹۷۸ م).

۱۲۳ ــ قنواتی ( الأب الدّكتور جورج قنواتی ) : مؤلفات ابن رشد ( المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم ــ ۱۹۷۸ م ) .

172 — كرم (يوسف): العقل والوجود ــ الطبعة الأولى سنة ١٩٥٦ دار المعارف ــ القاهرة ـ

170 ــكرم ــ (يوسف): الطبيعة وما بعد الطبيعة ــ الطبعة الأولى سنة 1909 دار المعارف ــ القاهرة .

١٢٦ كرم ( يوسف ): تاريخ الفلسفة اليونانية ــ الطبعة الثالثة سنة ١٩٥٣ لحنة التأليف والترجمة والنشر .

۱۲۷ – مدكور (دكتور إبراهيم بيوى): في الفلسفة الإسلامية – منهج وتطبيقه دار إحياء الكتب العربية – الطبعة الأولى سنة ١٩٤٧ م – القاهرة ويعرض هذا الكتاب بإنجاز لبعض المشكلات التي أثارت جدلا طويلا حولها كمشكلة النبوة وغيرها. وقد صدر الجزء الثاني من هذا الكتاب عام ١٩٧٧ م.

۱۲۸ ــ موسى ( الدكتور محمد يوسف ) : بين الدين والفلسفة فى رأى ابن رشد و فلاسفة العصر الوسيط ــ الطبعة الأولى سنة ١٩٥٩ ــ دار المعارف القاهرة .

۱۲۹ ــ نادر (د. البير نصرى) : مذهب الحقيقتين عند ابن رشد والرشدية اللاتينية ــ بحث في كتاب مهرجان ابن رشد بالحزائر ــ مجلد ١.

۱۳۰ – نكرى (القاضى عبد النبى عبد الرسول الأحمد): جامع العلوم الملقب بدستور العلماء فى اصطلاحات العلوم والفنون – الطبعة الأولى – مطبعة دائرة المعارف النظامية – حيدر أباد الدكن (٣ أجزاء) – سنة ١٣٢٩هـ وهذا الكتاب به قدر كبر من التعريفات فى كافة العلوم والفنون.

۱۳۱ - ثلينو (كارلو الفونسو) : علم الفلك و تاريخه عند العرب فى القرون الوسطى الحامعة المصرية سنة ١٩١١ .

۱۳۲ - ياقوت ( الحموى الرومى البغدادى ) : معجم البلدان - مجلد ٤ سنة ١٨٦٩ - جو تنجن .

### ثالثًا: أهم المصادر والمراجع غير العربية(١) ٠

- 1. Allard (M.) Le Rationalisme d'Averroés d'apres une etude sur la Creation. Bulletin d'Etudes Orientales, de l'Institut Français de Damas. Tome XIV 1952-1954.
- 2. Aristotle: De Caelo. English translation. D. Ross.
  Oxford-London 1962.

و للكتاب ترجمة عربية قديمة قام بتحقيقها الدكتور عبد الرحمن بدوى مكتبة النهضة المصرية - القاهرة سنة ١٩٦١ . ومؤلفات أرسطو المذكورة في هذا الثبت - ما عدا كتاب الأخلاق النيقوماخية - هي الترجمة الإنجليزية التي أصدرتها جامعة أكسفورد باشراف د . روس . وتعد أحدث ترجمة علمية ممتازة ، ومجهودات المشرف عليها في سجال الفكر الأرسطى ترجمة وتحقيقاً و تأليفاً في غني عن البيان .

3. Aristotle: De generatione et Corruptione. English translation. 1962.

وللكتاب ترجمة عربية قام بها أحمد لطفى السيد . مطبعة دار الكتب المصرية ـــ القاهرة سنة ١٩٣٢ م

4. Aristotle: The Nicomachean Ethics. English translation by D. P. Chase. Everyman's library. London 1947.

وللكتاب ترجمة عربية قام بها أحمد لطفى السد – لحنة التألمذ، والترجمة والنشر القاهرة.

5. Aristotle: Physica. English translation. 1962.

وللكتاب ترجمة عربية قديمة قام بتحقيقها الدكتور عبد الرحمن بدوى في مجلدين ، مع شروح ابن السمح وابن عدى وميى بن يونس وأبي الفرج

<sup>(</sup>١) يمكن الرجوع إلى دراسة الأب قنواتى للبحوث الحدية والمعاصرة عن فلسغة ابن رشد فى كتابه « مؤلفات ابن رشد » من ص ٥٠ إلى ص ٧٠ . وفى مواضع أخرى متفرقة .

الطيب - القاهرة - الدار القومية للطباعة والنشر منة ١٩٦٤ - ١٩٦٥ . وقد صدرت بعد كتابة هذا البحث . وكذلك قام أحمد لطفى السيد بترجمة جزء من هذا الكتاب مع مقدمة بارتلمي سانتهلير المستفيضة - لجنة التأليف والترجمة والنشر - القاهرة سنة ١٩٣٥

6. Aristotle: The logic of Aristotle. English translation. 1963. London-Oxford.

وللكتاب ترجمة عربية قديمة قام بتحقيقها الدكتور عبد الرحمن بدوى فى ثلاثة أجزاء ــ القاهرة ــ مكتبة النهضة المصرية سنوات ١٩٤٨، ١٩٤٩، ١٩٥٢م على التوالى .

- 7. Aristotle: Metaphysics. A revised text with introduction by W. D. Ross. London-Oxford 1924. Two voiumes.
- 8. Brehier (E.): La philosophie du Moyen age. Paris 1949a
- 9. Brockelmann (Dr. C.): Geschichte der Arabischen Iitteratur. Teil. I.
- 10. Collingwood (R.C.): An essay of Metaphysics. London-Oxford 1962.
- 11. Corbin (H.): Histoire de la philosophie Islamique. Paris-Gallimard. 1964.
- 12. Dugat: Histoire des philosophes et des théologiens Musulmans. Paris-Maisonneuve. 1878.
- 13. Duhem (P.): Le Système du monde. Tome IV. Paris-Hermann. 1954.
- 14. Ehwany (Dr. A. F.): Islamic philosophy. First published 1957. Anglo-Egyptian Bookshop. Cairo.

ويتضمن هذا الكتاب سلسلة محاضرات عن فلاسفة العرب الكبار الثلاثة وعن الفلسفة الإسلامية فى الأندلس ثم الفلسفة العربية فى جمهورية مصر العربية اليوم ، ألقاها فى جامعة واشنطن ، سانت لويس ، ميسورى.

- 15. Fakhry (D. Majid): Islamic occasionalism and its Critique by Averroes and Acquina. London. 1958.
- 16. Gauthier (L.): Ibn Rochd (Averroés) presses universitaires de France. 1948.
- 17. Gauthier (L.) La philosophie Musulmane. Leroux-Paris.
- 18. Gauthier (L.): La théorie d'Ibn Rochd (Averroés) Sur les rapports de la religion et de la philosophie. Paris. 1909.
- 19. Gilson (E.): History of Christian Philosophy in the Middle Ages. 1955.
- 20. Guillaume (A.): and T. Arnold: The legacy of Islam London 1980.
- وقد ترجم قسم كبير من هذا الكتاب إلى العربية لجنة الجامعيين لنشر العلم ألم القاهرة سنة ١٩٣٦ م : وقد ترجم قسم الفلسفة والإلهيات وهو ما يهمنا في بحثنا الدكتور توفيق الطويل .
- 21. Haureau (B.): Histoire de la philosophie Scolastique. Paris
- 22. Hernandez (Migul Gruz): Histoire de la filasofia Espanola. Filosofia hispano-Mnsulman. Publicaciones de la Asociacion Espanola para 'el progreso de las Ciencias. 2 vol. Madrid.
- 23. Hourani (Albert), Arabic thought in the liberal age. Oxford-London. 1962.
- 24. Jaeger (W.): Aristotle. Fundamentals of the history of his development. English translation by Richard Robin-son. London-Oxford 1962.
- 25. Jourdain (A.): Recherches Critiques sur l'Age et l'Origine des traductions latines d'Aristotle. Paris,
- 25. Inge (W.R.): The philosophy of plotinus London-Long-mans, two volumes 1948.
- 27. Macdonald: Devlopment of Muslim Theology. London-Nimmo.

- 28. Mehren (A.F.): Etudes sur la philosophie d'Averroes Concernant son rapport avec Celle d'Avicenne et Gazzali.
- 29. Mellone (S.H.): Western Christian Thought in the Middle Ages. London.
- 30. Mercier (Cardinal): A manual of Modern Scholastic philosophy. two volumes. London. 1928.
- 31. Montgomery (Watt): Free will and predistination in Early Islam. London. 1942.
- 32. Munk (S.): Mèlanges de philosophie juive et Arabe. Paris. 1955.
- 33. Oleary (De lacy): How Greek science passed to the Arabes. London.
- 34. O'leary (De lacy): Arabic thought and its place in history. Fourth edition 1958. London-Kegan paul.
- 35. Picavet (F.): Esquisse d'une histoire générale et Comparée des philosophies mediévales. Paris.
- 36. Pistorius (P.V.): Plotinus and Neo-Platonism. London.
- 37. Quadri (G.) : La philosophie Arabe dans l'Europe Médievale, des Origines a Averroês. Traduit de l'Italien par Roland Huret. Paris 1980.
- 38. Radhakrishnan: History of Philosophy Eastern and Western. Allen-Unwin. London. vol 1. 1962. vol 2. 1963
- 39. Renan (E.): OEeuvres Completes Tome III. Averroés et l'Averroisme. Paris. Calmann. Levy. 1949.

- 40. Rousselot (X.): Etudet sur la Philosophie dans la Moyen Age. Paris.
- 41. Ross. (W.D.): Aristotle. Oxford. London. 1953.
- 42. Russell (B.): History of Western Philosophy London Allen Unwin 1961.

- وقام الدكتور ذكى تجيب محمود بترجمة القسم الأول والثانى من هذا الكتاب ــ القاهرة ــ لِحنة التأليف والترجمة والنشر.
- 43. Sharif (M. M.), A history of Muslim Philosophyotto Harrossowity, Wiesbaden.
  - والفصل الخاص بابن رشد كتبه الدكتور أحمد فواد الأهواني .
- 44. Stebbing (L. S.): A Modern introduction to logic. London, Methuen. 1945.
- 45. Taylor (A. F.): The elements of Metaphysics. Londou-methuen. 1952.
- 46. Taylor (H. O.): The Mediaeval Mind Harvard-Two volumes 1962.
- 47. Vaux (Carra de); Les penseurs de l'Islam. France-Geuthner, 5 vol.
- 48. Wensinck (A. J.) : The Muslim Creed Londou Cambridge.
- 49. Whittakar: Neo-Platonists. London-Cambridge.
- 50. Wulf (Maurice de) : History of Medieval Philosophy. Two volumes. London. 1935.

### كتب للمؤلف

- ١ النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد دار المعارف بمصر الطبعه البالله سنه ١٩٨٣ مكتبة الدراسات الفلسفية الكباب الخامس.
- ٢ الفلسفة الطبيعية عند ابن سيناء دار المعارف بمصر سنة ١٩٧١ م مكتبة الدراسات
   الفلسفية .
- ٣٠ مذاهب فلاسفة المسرق دار المعارف بمصر سنة ١٩٧٨ م الطبعة السابعة (الكتاب الأول من سلسلة العقل والتجديد).
- ٤ تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية دار المعارف بمصر سنه ١٩٨٣ الطبعة الحامسة (الكتاب الناني من سلسلة العقل والتجديد).
- ٥ بورة العقل في الفلسفة العربية دار المعارف بمصر سنة ١٩٧٨ الطبعه الرابعة
   ( الكتاب النالث من سلسلة العقل والتجديد ) .
  - ٦ الفلسفة الإسلامية دار المعارف بمصر سنة ١٩٧٨م (سلسلة «كتابك»).
- ٧ الميتافيزيقا في فلسفة ابن طفيل دار المعارف بمصر سنة ١٩٨٣ م ( الكتاب الرابع من سلسلة العقل والتجديد ) الطبعة التالنة من سلسلة العقل والتجديد .
- ۸ المنهج النقدى فى فلسفة ابن رشد دار المعارف بمصر سنة ١٩٨٠ ( الكتاب السادس
   من سلسلة العقل والتجديد ) .

| 1946/4/ | ۸٠  | رقم الإيداج    |
|---------|-----|----------------|
| ISBN    | 177 | الترقيم الدولى |

T/AL/YL

طبع بمطابع دار المعارف (ج.م.ع.)

γΛ.

To: www.al-mostafa.com